
TRES APROXIMACIONES 
CONTEMPORÁNEAS A LA BIOÉTICA Y SUS 

RELACIONES CON LOS DERECHOS 
HUMANOS EN MÉXICO 

 

Three contemporary approaches to bioethics and their relations with human 
rights in Mexico 

 

OMAR DE JESÚS ROMERO GONZÁLEZ 
UNIVERSIDAD DE GUADALAJARA 

 
Sumario: I. Introducción. II. Tres tendencias contemporáneas para el abordaje de 
la relación entre bioética y derechos humanos. III. Conclusiones. IV. Fuentes 
consultadas. 
 
Resumen: El objetivo de este escrito es introducir al debate contemporáneo algunas 
consideraciones metodológicas y epistemológicas en torno al abordaje de los 
conceptos de “bioética” y “derechos humanos”, y sus problemáticas relaciones 
jurídicas, políticas y sociales a la luz de tres recientes postulados teóricos sobre el 
uso del prefijo “bio” (“bioética”, “bioderecho”, “biopolítica”). 
 
Palabras clave: Bioética, Derechos humanos, Filosofía del lenguaje, Filosofía 
política, Filosofía del derecho. 
 
Key words: Bioethics, Human rights, Philosophy of language, Political Philosophy, 
Philosophy of law. 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 107 

I. INTRODUCCIÓN 

El objetivo de este escrito radica en introducir al debate contemporáneo (desde la 
filosofía del lenguaje, desde la filosofía política y desde la filosofía del derecho) un 
problema semántico y epistemológico que existe en torno a las multívocas 
acepciones y múltiples formas de abordar el concepto de “bioética” y algunas otras 
problemáticas relaciones (su constitucionalización y convencionalidad; su génesis 
histórica) que, metodológicamente hablando, tienen éstas en común con el discurso 
-en concreto, concebidos desde el llamado “paradigma constitucional” (Prieto, 
2017/ Ferrajoli, 2018/ Fonseca 2022)- de los derechos humanos. 
La introducción de este peculiar problema al debate contemporáneo pretende 
poner de manifiesto dos similitudes y dos desafíos que, a mi juicio, enfrentan, en el 
presente, tanto la bioética como los derechos humanos. Además, dicho sea de paso, 
la serie de intuiciones y/o argumentaciones iusfilosóficas que en este escrito se 
desarrollan tienen, en mayor o menor medida, su razón de ser, en parte, en la lectura 
de un artículo sobre filosofía de la ciencia titulado “El estatuto epistemológico de la 
bioética” de María Victoria Roqué Sánchez y Josep Corcó Juviná (2013) y, en parte, 
en la lectura de tres concepciones relativamente contemporáneas sobre distintos 
modelos teóricos de aproximación (filosófico, jurídico y socio-político) a 
fenómenos, debates y problemáticas inherentes al prefijo “bio” (“bioética”, 
“bioderecho” y “biopolítica”) que, en el presente, se gestan dentro de la abigarrada 
jerga conceptual propia de la transdisciplinariedad. Por lo tanto, a continuación, a 
manera de introducción, se enuncian las dos similitudes y los dos desafíos a los que, 
desde mi punto de vista -además de tener en común-, deben hacer frente, en 
nuestros tiempos, tanto el discurso de la bioética como el discurso de los derechos 
humanos. 
Se inicia la exposición de este argumento dividiendo la cuestión en dos partes: 1) 
Enunciar, a manera de introducción, las dos similitudes que guardan y los dos 
desafíos a los que deben, en el siglo XXI, enfrentarse -en conjunto y por separado, 
tanto la bioética como los derechos humanos. 2) Analizar algunos argumentos 
tomados de tres formas distintas -extraídas de la multidisciplinariedad- de abordar 
a la bioética que pueden pensarse desde la filosofía, la ciencia jurídica y la sociología 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 108 

contemporáneas. Dicho lo anterior, se pasa ahora al desarrollo de cada una de las 
partes enunciadas. 
 
I.1 Dos similitudes entre bioética y derechos humanos: 1) Constitucionalidad 
y convencionalidad, axiología interinstitucionalizada y epistemología 
multidisciplinaria. 2) Génesis histórica e intento de normar diversos 
fenómenos sociales emergentes. 
Como anteriormente se mencionó, a manera de introducción, a continuación, se 
presentan las dos similitudes y los dos desafíos a los que, en el presente, deben hacer 
frente tanto la bioética como los derechos humanos. En primer lugar, se exponen 
las similitudes, luego de expuestas éstas se pasan a la enunciación de los dos desafíos. 

I.1.1 Constitucionalización y convencionalidad, axiología 
interinstitucionalizada y epistemología multidisciplinaria. 

 El respaldo jurídico, axiológico y, en cierta medida, epistemológico sobre el cual 
se yerguen tanto la bioética como los derechos humanos descansa, en parte - y eso 
depende bastante de la concepción que sobre la Constitución (Carbonell, 2015/ 
Sartori, 2021) se tenga y sobre la idea del Derecho Internacional de los Derechos 
Humanos (DIDH) de la que se parta (Castañeda, 2018)-, en algunos artículos 
constitucionales y en diversos acuerdos o tratados internacionales, y, en parte, en la 
absoluta dependencia discursiva y metodológica que guarda con otras disciplinas 
científicas (medicina, derecho, biología, psicología, economía, política, etología, 
ecología, sociología, antropología, neuroética, filosofía, etc.); es decir, tanto la 
bioética como los derechos humanos, necesitan, “a fortiori”, de estos dos elementos 
-interrelacionados entre sí- para poderse justificar como saberes multifacéticos y 
multidisciplinarios dotados de una apriorística validez consensuada de carácter 
interinstitucional. 
Dentro de este primer punto, hay que tener en cuenta que estos dos discursos 
normativos (bioética y derechos humanos) requieren, siempre, de un respaldo 
interinstitucional (tanto nacional como internacional) de carácter constitucional y 
convencional -presumiblemente, autónomo, objetivo, universal, neutral y 
multicultural, es decir, dependen del sueño más idealista y deónticamente kantiano 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 109 

posible de la filosofía de Kant- que les permita presentarse y posicionarse (en el 
ámbito político, en el ámbito cultural y en el ámbito social) como una razón 
razonable para convivir armónicamente -sin ambicionar el “Tikkun Olam” o, en 
su defecto, “el mejor de los mundos posibles”-, que, simplemente, tiende a 
presentarse y representarse como una potencial y pacífica posibilidad de existencia 
(tanto individual como colectiva) ante la brutalidad y la crudeza de conflictivas 
realidades sociales tales como el “capitalismo gore” (Valencia, 2016), los procesos 
nacionales y mundiales de “globalización y antiglobalización” (Held & McGrew, 
2003), la “aporofobia” (Cortina, 2017) y, por supuesto -por tratarse, según algunos, 
de la causa de muchos de los males de México-, del neoliberalismo con todas las 
violencias sistémicas y epistémicas (Spivak, 2009), y con todas las profundas y muy 
marcadas desigualdades sociales que conlleva. 
Como segundo punto a considerar es menester señalar que el respaldo 
epistemológico de estos discursos normativos (bioética y derechos humanos), 
dependiendo, siempre, por completo, de las múltiples disciplinas de las que se 
configura su abigarrado universo discursivo, tiende a presentar, no pocas veces, 
muchos y muy variados problemas de orden discursivo y, sobre todo, de carácter 
ético-práctico en la denominada “esfera pública” -lugar donde, presumiblemente, 
en sociedades que se rigen bajo los postulados de “la democracia” (Touraine, 2022), 
se gestan ambos discursos tanto en la política como en las políticas públicas-. En 
general, estos problemas se deben, en parte, a la multivocidad de las definiciones 
que, en los “círculos de especialistas” (“comités de ética”, “comités de bioética”, 
“defensorías de derechos humanos”, “juntas académicas”, “comunidades de 
expertos”, “recintos legislativos”, “recintos judiciales”, etc.), se ofrecen de estos 
discursos y, en parte, a la multiplicidad de posicionamientos con su respectiva 
diversidad de voces desde las cuales se esgrime tal o cual discurso que verse sobre 
bioética y/o sobre derechos humanos. 
Siguiendo este razonamiento y teniendo en cuenta que desde algunos postulados 
de Aristóteles es bien sabido que, muchas veces -por desgracia la mayoría de las 
veces-, la fuerza persuasiva de los discursos no necesariamente radica en el “logos”, 
sino, en el “ethos” y/o en el “pathos”; por tales razones, en la actualidad, no resulta 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 110 

extraño ver, constantemente, emerger distintas voces con distintos discursos que se 
pronuncian -o no, pues, en el fondo, no pronunciarse también es una forma de 
pronunciarse- en torno a diversos y muy variados tópicos de bioética y derechos 
humanos. Pensemos, por ejemplo, que jamás, nunca, serán ni las mismas posturas 
teóricas -si es que las poseen- ni las mismas posturas ético-políticas las de las -así 
denominadas por los medios de comunicación- “madres buscadoras” que las del 
“Presidente de México”; no serán jamás, nunca, iguales las posturas de “las personas 
migrantes” que las de la “persona titular del INM”; no serán jamás, nunca, iguales 
los posicionamientos de “los bloques conservadores”, los de los “neoliberales”, los 
de las “feministas golpistas” o los de “los aspiracionistas” que los del “pueblo bueno”; 
en síntesis, en materia de derechos humanos y bioética muchas veces, en muchos 
contextos, suele ocurrir el anterior fenómeno lingüístico enunciado. 
Ahora bien, al respecto de estos dos peculiares tópicos (la multivocidad en las 
definiciones en las que se manifiesta el discurso y la multiplicidad de 
posicionamientos con la pluralidad de voces que conlleva) resulta digno de mención 
un argumento de Manuel Atienza. Dicho argumento consiste en reconocer que “la 
argumentación de contenido bioético puede tener lugar en muy diversos contextos, 
lo cual significa que los criterios de evaluación de la misma no pueden ser idénticos” 
(Atienza, 2010, pp. 27-28). Ante esta problemática Atienza usa como ejemplos tres 
distintos modos de argumentación que se gestan en diversos ámbitos de acción de 
la vida humana. 
Dentro de estos modos de argumentar Atienza señala: 1) los que se dan en un 
“contexto fuertemente institucionalizado, como es el caso de una sentencia judicial” 
(p. 28); 2) la forma de argumentar que “puede tener lugar en el contexto de una 
comisión de bioética, lo que significa que los límites institucionales, aun existiendo, 
son menos fuertes: dado que las comisiones no suelen emitir decisiones vinculantes” 
(p.28); y , finalmente, 3) las “argumentaciones sobre cuestiones de bioética que no 
tienen más límites que los que derivan de lo que suele denominarse el discurso 
práctico racional: por ejemplo, cuando en la opinión pública o en los foros 
especializados (lo que suele llamarse “la sociedad civil”, esto es, el espacio público 
no estatal)” (pp. 28-29) donde, constantemente, se debaten tópicos sobre bioética 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 111 

(cambio climático, migraciones masivas, inicio artificial y/o fin voluntario de la 
vida, el aborto, el libre desarrollo de la personalidad, el estatuto jurídico de las 
“personas no-humanas”, la experimentación con personas humanas y con personas 
no-humanas, la guerra en el mundo, la inteligencia artificial, el tráfico y el consumo 
del fentanilo, etc.), y, por analogía y extensión, de derechos humanos. 
Finalmente, a manera de conclusión de este apartado, puede decirse -en virtud de 
las consideraciones de Aristóteles, Van Dijk y Atienza- que el derecho -en su faceta 
nacional y soberana como Constitución y en su faceta internacional 
(manifestándose como derecho comparado) como integración pluralista de 
principios morales y agendas políticas positivizadas- es, en última instancia, 
únicamente un conjunto de enunciados. Es precisamente en virtud de esta peculiar 
característica -la cual, dicho sea de paso, ingenuamente, muchas veces, en muchos 
contextos, suele ser banalizada o tachada de vago y ambiguo galimatías- que se 
puede argumentar -como hacen también Enrique Cáceres Nieto y Juan Antonio 
Cruz Parcero- que tanto la bioética como los derechos humanos, pese a su gran 
carga de “pathos” y de “ethos”, son, desde el punto de vista del “logos”, 
simplemente, conjuntos de enunciados que intentan normar desde diversos ámbitos 
(jurídico, ético, político, económico, cultural y educativo) de la acción humana las 
relaciones existentes entre lo biológico y lo cultural, entre lo “natural” y lo social, 
entre lo orgánico y lo simbólico.  
Dichas relaciones han conducido -sobre todo desde la segunda mitad del siglo XX-
, de una forma u otra, a pensar y repensar el estatus ontológico del ser humano y de 
la diversidad de entes (el planeta, los animales o las “personas no humanas”, la IA) 
que con éste conviven. Dicho de otro modo, en el presente, es menester llevar a 
cabo una revisión -con el auxilio de herramientas nominales no esencialistas- 
ontológica y epistemológica de los supuestos normativos, axiológicos e ideológicos 
bajo los cuales se sustenta o se pretende sustentar el discurso de los derechos 
humanos y, por analogía y extensión, el discurso de la bioética. 
 
I. 1. 2) Génesis histórica e intento de normar diversos fenómenos sociales 
emergentes. 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 112 

Como corolario del punto anterior, la bioética se encuentra en estrecha relación 
con los derechos humanos debido a la promulgación del Acta Declaratoria sobre 
Bioética y Derechos Humanos (2005). Esta Acta propone, entre otras cosas, la 
creación de nuevos enfoques jurídicos y éticos para garantizar que el progreso de 
la ciencia y la tecnología contribuya a la equidad y a la igualdad; asimismo, la 
Declaración incluye aspectos bioéticos relacionados con la justicia y la no-
discriminación.  
No obstante, y completamente al margen de si se toma o no como parteaguas 
histórico la promulgación de la referida Acta -aunque, como ya se ha demostrado, 
la constitucionalización y la convencionalidad no son, por sí solas, la causa de que 
la bioética o los derechos humanos posean una apriorística validez consensuada de 
carácter interinstitucional- o de cualquier otro Tratado, Pacto, Código, Protocolo, 
Cumbre, etc., este punto, por sí mismo, no agota la totalidad de la complejidad del 
fenómeno ético discursivo (Apel, 1991) propio de los derechos humanos y de la 
bioética, ya que para, realmente, poder pensar a cabalidad la relación existente entre 
la bioética y los derechos humanos este enfoque internacionalista y, 
eminentemente, legalista, por sí mismo, no es suficiente para dar cuenta de la 
complejidad de este fenómeno; por lo tanto, al ser esta forma insuficiente -por, 
simplemente, tratarse de un fenómeno complejo- habría entonces que apostar por 
ceñir dicho fenómeno desde su génesis histórica. 
Para apostar por una consideración histórica- y no únicamente por una de carácter 
constitucional y/o convencional- de la interrelación existente entre derechos 
humanos y bioética es preciso tener en cuenta el siguiente argumento:  

 
La razón es que, el derecho internacional no posee instituciones que centralicen la 
producción legislativa propia de los derechos estatales, al ser producido 
fundamentalmente sobre la base de normas consuetudinarias y de tratados o 
convenios celebrados entre los Estados, ni tampoco satisface la condición de contar 
con el monopolio de órganos encargados de la aplicación de la fuerza física contra 
otros Estados en caso de incumplimiento de sus obligaciones. (Cáceres, 2000, 
pp.57-58). 
 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 113 

Dicho lo anterior, al considerar a la interrelación entre los derechos humanos y la 
bioética como una “verdad histórica” -acaecida, principalmente, en la segunda 
mitad del siglo XX- resulta una apuesta metodológica sensata optar por la 
historiografía, sin embargo, aquí también puede experimentarse el vértigo 
metodológico puesto que como “verdad histórica” que es, es, “eo ipso”, contingente 
y no necesaria; por lo tanto, -de nuevo, por, simplemente, tratarse de un fenómeno 
complejo- la historiografía también se muestra, por sí sola, insuficiente para abordar 
las complejas interrelaciones existentes entre la bioética y los derechos humanos. 
 Además de lo anterior, desde su orientación cronológica, tanto la bioética como 
los derechos humanos puede decirse que son construcciones discursivas 
contemporáneas, pues ambos discursos normativos surgen -o, mejor, dicho, 
resurgen de entre un gran cúmulo de ideologías (antiimperialismos, marxismos, 
anarquismos, socialismos, comunismos, feminismos, ecologismos, 
medioambientalismos y un largo etcétera de “ismos”) como “nuevas utopías” 
(Moyn, 2015)-, tanto en sus formulaciones nacionales bajo la forma de 
constitucionalización como en sus manifestaciones “más allá del Estado nacional” 
(Habermas, 2016), en la segunda mitad del siglo XX. 
Ahora bien, además de tener en común su génesis histórica, desde la segunda mitad 
del siglo XX hasta la fecha, tanto los derechos humanos como la bioética se 
caracterizan por atender a fenómenos sociales emergentes contemporáneos, es 
decir, ambos discursos intentan, con mayor o menor éxito, normar fenómenos que, 
desde la complejidad de la multidisciplinariedad, van suscitándose en el mismo 
devenir histórico de las sociedades y sus formas de ordenarse u organizarse a través 
diversas interacciones simbólicas y axiológicas existentes entre los individuos y 
entre las instituciones que conforman a dichas sociedades. 
Este peculiar fenómeno socio-jurídico remite, necesariamente, a lo que -quien, a 
su vez, cita a David Strauss - Miguel Carbonell (2012) llama “la constitución 
viviente” (p.1). Prácticamente, la llamada “constitución viviente” hace referencia a 
las mutaciones constitucionales que, gracias a los cambios socioculturales, deben -
o ¿no?- tener lugar en diversos puntos de la historia en virtud de sucesos 
paradigmáticos que obliguen a pensar y repensar, en términos de “lagunas” 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 114 

(Guastini, 2012), las relaciones existentes en lo meramente jurídico y todos aquellos 
elementos sociales que escapan de la jurisdicción de lo eminentemente jurídico. 
En síntesis, los dos elementos anteriormente enunciados (1) constitucionalización 
y convencionalidad, axiología interinstitucionalizada y epistemología 
multidisciplinaria; 2) génesis histórica e intento por normar fenómenos sociales 
emergentes) son, a “grosso modo”, las dos similitudes que tienen en común el 
discurso de los derechos humanos -bajo una concepción constitucional- y el 
discurso de la bioética. Sin embargo, para poder terminar esta introducción, es 
menester aún enunciar los dos desafíos a los que, desde mi punto de vista, deben, 
en el siglo XXI, hacer frente tanto el discurso de los derechos humanos como el 
discurso de la bioética en nuestros contextos sociales y epistémicos inmediatos. 

I.2. Dos desafíos para la bioética y los derechos humanos en el siglo 
XXI: 1) Encontrar una forma semántica que englobe en sí una gran cantidad 
de diversas acepciones de ambos vocablos. 2) Delimitar su objeto de estudio 
y el alcance de sus inquisiciones. 

Dicho lo anterior, ahora, en segundo lugar, se enuncian, brevemente, los 
desafíos a los cuales, desde mi punto de vista, se enfrentan, en el presente, tanto el 
discurso de los derechos humanos como el discurso de la bioética. 

Encontrar una forma semántica que englobe en sí una gran cantidad de 
diversas acepciones de ambos vocablos. 
Por, históricamente, tratar de atender a diversos problemas emergentes desde la 
transdisciplinariedad, un primer desafío que tienen que enfrentar tanto el discurso 
de la bioética como el discurso de los derechos humanos es, precisamente, dar con 
una correcta asignación semántica o, mejor dicho, con una definición satisfactoria 
que permita englobar, en sí, la multivocidad propia de este vocablo de etimología 
griega, pues la bioética, por ejemplo, se ha -no pocas veces y, por lo regular, con 
escaso éxito- intentado definir ya sea bajo supuestos exclusivamente 
antropocéntricos, o bien –como antitética aproximación-, al margen de éstos.  
Algunos de dichos intentos (desde las dos posturas, la antropocéntrica y la no-
antropocéntrica) tienden a postular la definición de “bioética” -ya sea como “ciencia 
teórica”, o bien como “ciencia práctica”- como sinónimo de los siguientes 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 115 

conceptos: “ética aplicada”, “ética medioambiental”, “ética del cuidado”, “ética 
clínica”, “ética jurídica”, “ética deontológica”, “ética teleológica”, “casuística, “ética 
del desarrollo sustentable”, “ecofeminismo”, “ética planetaria”, entre otros.  
En lo concerniente a los derechos humanos, se encuentra un fenómeno análogo. 
Al respecto de este punto es preciso tener en cuenta tres argumentos. El primer 
argumento es expuesto por Juan Antonio Cruz Parcero de la siguiente manera: 

 
Defender, reclamar, exigir, reconocer, proteger, violar, ejercer…Son cosas que 
hacemos con los derechos y a las cuales nos referimos de manera cotidiana. A su 
vez, hay una serie de conceptos, calificativos o expresiones que usamos en torno a 
los derechos: “humanos”, “fundamentales”, “básicos”, “naturales”, “absolutos”, 
“relativos”, “universales”, “inalienables”, “imprescriptibles”, “legales”, 
“constitucionales”, “subjetivos”, “morales”, “individuales”, “colectivos”, “civiles”, 
“políticos”, “sociales”, “económicos”, “culturales”, entre otros. Tanto el lego como 
el experto suelen hacer uso de estas expresiones, aunque muchas veces ignoren o 
tengan ideas muy vagas sobre lo que puedan significar. (Cruz, 2007, p. 14) 

  
El segundo argumento es desarrollado por Samuel Moyn, y, a la letra, dice: 

Cuando las personas escuchan el término “derechos humanos” piensan en los 
preceptos morales e ideales políticos más elevados. Y tienen razón en hacerlo. 
Tienen en mente una serie de prerrogativas liberales indispensables y algunas veces 
principios más amplios de protección social. Pero también hacen referencia a algo 
más. Este término implica una agenda para hacer del mundo un mejor lugar y 
ayudar incluso a crear uno nuevo en el que la dignidad de cada individuo tenga 
protección internacional. 
 
A todas luces este es un programa utópico: considerando los estándares políticos 
que se aducen y las pasiones que despierta, este programa se construye a partir de 
la imagen de un lugar que aún no ha sido (…). Los “derechos humanos” se ufanan 
de realizar este programa trabajando de la mano con los Estados cuando ello sea 
posible, pero también intentan denunciarlos y avergonzarlos públicamente cuando 
violan las normas más elementales. (Moyn, 2015, p. 11). 
 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 116 

 Finalmente, pero no menos importante, el tercer argumento parte de la 
economía-política y sus interrelaciones con los derechos humanos y la bioética, y 
es expuesto por Stephen Holmes y Cass R. Sunstein de la siguiente forma: 

 
El “costo de los derechos” es una expresión ricamente ambigua, porque los dos 
sustantivos que la integran tienen significados múltiples e inevitablemente 
polémicos. Para mantener el análisis lo más enfocado y -en esa dimensión- lo 
menos polémico posible, “costos” significará aquí costos incluidos en el 
presupuesto, mientras que “derechos” se definirá como intereses importantes que 
pueden ser protegidos de manera confiable por individuos o grupos utilizando 
instrumentos del gobierno. Ambas definiciones necesitan mayor elaboración. 
(Holmes & Sunstein, 2011, pp.33-34).  
 
El problema metodológico del carácter lingüístico de los derechos humanos 

referido por Cruz Parcero, Samuel Moyn y Holmes & Sunstein, sin duda, invita a 
pensar las relaciones existentes entre la conjunción de “significados” y 
“significantes” (De Saussure, 2003) que se manifiesta, de forma intersubjetiva -aun, 
como lo advierte Manuel Atienza (2010), en las “comunidades de expertos” o 
“círculos de especialistas”-, ante la relación que guardan tres conceptos entre sí 
interrelacionados, a saber, la “mente”, el “mundo” y el “lenguaje”.  
Para simplificar -sin por ello caricaturizar o restar importancia a los debates 
contemporáneos sobre filosofía de la mente y filosofía del lenguaje- esta intuición, 
por “mente” -en este contexto y, únicamente, para este texto- se entiende la 
totalidad de los fenómenos cognitivos que configuran el horizonte de significado y 
el universo discursivo de la vida humana; por “mundo” se entiende la totalidad de 
los eventos tanto internos (percepción, sensación, memoria, autopercepción, etc.) 
como externos (lugares, personas, datos, sucesos, etc.) que tienen lugar en la 
“mente” de los individuos; por “lenguaje” se entiende la facultad humana que, como 
especie, se posee para, intersubjetivamente, comunicarse a través del uso de “signos 
lingüísticos” y “signos extralingüísticos” y denotar con ello tanto los “eventos” 
como los “fenómenos” que se expresan en el “mundo” y que se manifiestan ante la 
“mente” de los individuos en su forma -valga la redundancia- individual y, en su 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 117 

forma social o colectiva se plasman, de forma intersubjetiva, mediante el uso del 
“lenguaje, de la “lengua” y del “habla”, o, más específico, según la pragmática o los 
“juegos del lenguaje” (Wittgenstein, 1976 ) de los cuales parta cada usuario 
lingüístico en cada contexto específico para cada caso concreto. 

Siguiendo este razonamiento, puede, sin problemas, llegarse a enunciar un 
problema de asignaciones semánticas que consiste, simple y llanamente, en no 
poseer (por tener, regularmente, formaciones, escalas axiológicas, vivencias y 
experiencias previas, estilos y modos de vida distintos y, en ocasiones, distantes) las 
mismas representaciones mentales al escuchar tal o cual “significante” en tal o cual 
“lengua”. Pensemos, por ejemplo, en el siguiente enunciado: “Anita lava la tina”. 
Suponiendo que existan tres hablantes distintos que escucharan dicho enunciado, 
jamás, nunca -a menos, claro está, que se pongan de acuerdo, de forma 
convencional y/o consensuada, sobre el significado de tal enunciado- tendrán un 
único “significado” unívoco pues cada uno tenderá a tener su propia “Anita” ( v. gr. 
una niña, una mujer adulta mayor, una mujer joven, etc.), su propia “acción de 
lavar” (v. gr. a mano, con jabón de polvo, con jabón líquido, etc.) y su propia “tina” 
(v. gr. plástico, madera, metal, etc.). Si con enunciados como el de “Anita lava la 
tina” existen muchos problemas de imprecisión semántica debido al relativismo 
lingüístico -y, ¿por qué no?, psico-social y cultural- del cual, desde luego, se parte 
al momento de asignar “significados” a los “significantes”, piénsese, por ejemplo, 
ahora en la gran cantidad de problemas que generan grandes éxitos como ”Estado 
constitucional de derecho”, “Protección constitucional y convencional de los 
derechos humanos en México”, “judicialización de la bioética en México” o -si se 
prefiere-, por tratarse de términos que implican el uso del prefijo “bio”, puede 
pensarse en la gran cantidad de problemas (vaguedad, ambigüedad y oscuridad) que 
acarrean consigo conceptos tales como “derechos humanos”, “bioética”, 
“bioderecho” y “biopolítica”. 
Sin embargo -como puede inferirse de las anteriores evidencias textuales (Cruz 
Parcero, Samuel Moyn y Holmes & Sunstein)-, existen tantas definiciones como 
disciplinas inmiscuidas y entremezcladas en la configuración del universo 
discursivo en torno a la bioética y, por analogía, en torno a los derechos humanos; 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 118 

por lo tanto, se vuelve tarea necesaria llevar a cabo una revisión semántica que 
permita pensar con claridad los supuestos antropológicos (Cassirer, 1983 / Buber, 
2018 ), los supuestos jurídicos (Vázquez, 2012), los supuestos socio-ontológicos 
(Rodríguez, 2020) y los supuestos epistemológicos (Bunge, 1980/ Popper, 2022) 
bajo los cuales se yerguen, en el presente, estos muy peculiares discursos normativos 
multifacéticos y multidisciplinarios. 
 Este tópico resulta digno de mención puesto que -al igual que como sucede con 
los derechos humanos- la bioética, desde sus orígenes, se apoya, para su 
legitimación y validez discursiva, en diversos organismos -de carácter positivo y 
convencional- locales, nacionales e internacionales, es decir, la bioética, prima facie, 
parece no tener -además de no poseer una forma semántica unívoca, tampoco posee 
un conjunto de normas más o menos consensuadas para su debida delimitación, 
jerarquización, ponderación y clasificación- un objeto delimitado hacia el cual 
pueda dirigir sus inquisiciones.  
En síntesis, este problema se origina gracias a que -puesto que “la bioética más que 
una disciplina, es una ciencia multidisciplinaria” (García & Limón, 2018, p.21)- la 
bioética conserva -derivada de su pluralidad de orígenes o, mejor dicho gracias a su 
originario pluralismo epistémico- una gran cantidad de definiciones, y, por tal 
motivo, ésta, automáticamente se convierte en una ciencia multidisciplinaria 
multívoca. Por tal razón, con miras ejecutar a una suerte de revisión lingüística de 
la “unificación conceptual de los derechos humanos” (Montemayor, 2002) y, por 
analogía y extensión, de la bioética, es preciso hacer cosas con palabras y proponer 
crear acuerdos o convenciones lingüísticas que permitan, en medida de lo posible, 
construir aproximaciones axiomáticas que faciliten la comprensión intersubjetiva 
de fenómenos socio-jurídicos, políticos y culturales contemporáneos que atañen al 
discurso de la bioética y al discurso de los derechos humanos. 
 A manera de conclusión de este apartado huelga decir que es posible pensar esta 
imprecisión semántica que impide, entre otras cosas, elaborar una especie de 
“consenso” que tenga en cuenta -siguiendo a John Langshaw Austin (1982)- a la 
diversidad de los “actos de habla”, tanto en sus manifestaciones como 1) acto 
“locutivo” (mera descripción dotada de -usando la terminología estructuralista de 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 119 

Ferdinand de Saussure- “significado” y “significante” de los discursos que versan 
sobre derechos humanos y bioética); 2) “acto ilocutivo” (acciones tales como 
informar, formar, defender, promover y actuar que se desprenden del uso 
determinado que se haga del discurso los derechos humanos y del discurso de la 
bioética); 3) “acto perlocutivo (emanciparse a sí mismo y/o a terceros, ponerse en 
riesgo, enriquecerse al cobrar por honorarios, recibir ayuda gubernamental a través 
de proyectos y/o programas sociales, obtener reconocimientos, empleos y/o puestos 
honoríficos, ser asesinado, lograr incidencias en la esfera pública o en la iniciativa 
privada -por mencionar algunos ejemplos- mediante el uso del discurso de los 
derechos humanos y del discurso de la bioética)” que aparecen como resultado de 
la ambigüedad, vaguedad u oscuridad conceptual que constantemente asedia a la 
bioética -como también ocurre con los derechos humanos-, es decir, en este caso 
preciso, para saber, como Austin, cómo hacer cosas con palabras es preciso aspirar 
a construir una suerte de consenso mínimo que permita pensar con claridad los 
supuestos ontológicos, antropológicos y epistemológicos sobre los cuales, en el 
presente, se erigen los discursos que tienen en cuenta a los derechos humanos y sus 
relaciones con las reflexiones que utilizan el prefijo “bio” (“bioética, “bioderecho” 
y “biopolítica”). 

I.2.2 Delimitar su objeto de estudio y el alcance de sus inquisiciones. 
La bioética se encuentra, como cualquier paradigma explicativo naciente o proto- 
ciencia emergente, irremediablemente, con el problema de su propia delimitación 
metodológica y esclarecimiento conceptual, es decir, se ve -como los derechos 
humanos- ante la encrucijada de justificarse ontológica y epistemológicamente.  

Con este segundo tópico, aquí se introduce, por ejemplo, para el caso de los 
derechos humanos, una diferencia de opinión conceptual en torno al fundamento 
de los derechos humanos -y, por extensión, a la bioética en tanto que es o forma 
parte de un derecho o de varios derechos humanos, según el enfoque y/o el punto 
de vista que se asuma al respecto. 
Frente a determinadas posturas que pretenden fundamentar ontológicamente a los 
derechos humanos bajo el concepto de “Dignitatis humanæ” (“dignidad humana”) 
apelando a criterios deontológicos y teleológicos (“esencialismo”, “principialismo”, 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 120 

“iusnaturalismo”, “universalismo”, “idealismo”) que descansan en un supuesto -el 
cual, en sus más radicales y descabelladas formulaciones, también aparece como 
teocéntrico- antropocéntrico habrá que diseñar posturas que no sean ni 
universalistas ni relativistas, es decir, que sean posturas que tiendan a partir de 
supuestos epistemológicos instrumentalistas no esencialistas, esto es, posturas que 
apuesten por un análisis lógico-semántico de los presupuestos ontológicos y 
antropológicos, y que reconozcan los límites del paradigma (esencialista) 
antropocéntrico, universalista, teológico y teleológico que asedia tanto al discurso 
de los derechos humanos como al discurso de la bioética. 
La dimensión ontológica de las nociones o conceptos que sustentan -o pretenden 
sustentar- a los derechos humanos, se tiene que reajustar o adaptar a ese modelo que 
intenta indagar con una mirada crítica y multidisciplinaria dirigida a desentrañar 
los distintos supuestos antropológicos, ético-políticos e ideológicos que, de manera 
explícita o implícita, subyacen a o se desprenden de las diversas conceptualizaciones 
y teorizaciones sobre el “fundamento” (ontológico y epistemológico) o sobre la 
“fundamentación” (axiológica y ético-política) del discurso de los derechos 
humanos y del discurso de la bioética. 
El análisis de dichos supuestos permitirá vislumbrar el despliegue de diferentes 
problemáticas de índole axiológico que se gestan a la luz de las paradójicas 
relaciones e interrelaciones dialécticas entre lo internacional y lo nacional, lo global 
y lo local lo multifactorial y lo multidisciplinario, lo público y lo privado, la 
ortodoxia y la heterodoxia, las innovaciones tecnológicas y los modelos jurídicos, 
sociológicos, culturales, educativos y valorativos aceptados como modelos 
normativos mayoritarios en sociedades dinámicas, multiculturales, plurales y 
globales como lo es la sociedad mexicana. 
En lo relativo a este tópico, a continuación, se propone, mostrar cómo es que, en 
los últimos tiempos, se ha tendido a considerar a la bioética -y por extensión, insisto, 
a los derechos humanos- desde otros supuestos filosóficos (un instrumentalismo 
lingüístico proveniente de la historiografía de la filosofía, un intersubjetivo y 
nominal convencionalismo epistemológico y una implementación de la laicidad en 
el plano ético-político de las decisiones socio jurídicas más relevantes de las última 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 121 

décadas); esto es, describir cómo es que, en el presente, se presenta la forma de 
pensar a los mismos fenómenos desde tres distintas -pero no distantes- 
concepciones. 

II. TRES TENDENCIAS CONTEMPORÁNEAS PARA EL ABORDAJE 
METODOLÓGICO DE LAS RELACIONES EXISTENTES ENTRE 
BIOÉTICA Y DERECHOS HUMANOS. 

Una vez enunciadas las dos similitudes que guardan, y ya señalados los dos desafíos 
que, desde mi punto de vista, aguardan tanto al discurso de la bioética como al 
discurso de los derechos humanos, a lo largo de este segundo apartado se exponen 
-al menos- tres formas contemporáneas de abordar la relación existente entre estos 
dos discursos normativos del presente. 
Ahora bien, puesto que “la obligación ética de un filósofo ante un problema social 
o bioético, puede concebirse al menos de dos maneras: o bien analiza el problema 
y propone soluciones sin tomar partido alguno, o bien toma una posición clara y 
distinta ante el problema y se compromete con el mismo” (Rivero, 2007, p.147), en 
este segundo apartado se opta por analizar -en concreto, ejemplificar la complejidad 
de los discursos que hacen alusión a tópicos específicos sobre bioética y derechos 
humanos con tres trabajos que han visto la luz recientemente- las problemáticas 
anteriormente señaladas. 
Las tres formas contemporáneas de abordaje de la relación existente entre bioética 
y derechos humanos seleccionadas tienen su origen al interior de la comunidad 
epistémica de México, en concreto, me refiero a tres textos que se han producido 
por tres investigadoras de la UNAM, a saber, 1) “Introducción a la bioética desde 
una perspectiva filosófica” (2021) de Paulina Rivero Weber; 2) “Manual de bioética 
y bioderecho” (2021) de María de Jesús Medina Arellano; 3) “El derecho al aborto 
y la objeción de conciencia en materia sanitaria en México” (2023) de Pauline 
Capdevielle. 
Las tres obras seleccionadas guardan algunas semejanzas entre sí-además de su lugar 
de procedencia- por el hecho de partir del reconocimiento de tres supuestos 
metodológicos en común, a saber, 1) El reconocimiento de la importancia que -
tanto para el discurso de los derechos humanos en general, como para el discurso 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 122 

de la bioética en particular- de algunos postulados (separación entre Estado e 
iglesias, reconocimiento pleno de la libertad religiosa -manifestada como libertad 
de conciencia y como libertad de culto-, neutralidad del Estado ante cualquier 
manifestación religiosa -incluida la no creencia y otras formas no teístas como el 
panteísmo, el agnosticismo y el deísmo- secularización de la ciencia y la tecnología) 
propios de la laicidad. 2) Reconocimiento de la multivocidad y la 
multidisciplinariedad que se manifiesta, de una forma u otra, en los recientes debates 
sobre bioética y derechos humanos. 3) Atención a problemas y fenómenos 
emergentes contemporáneos.  
Como en la introducción se señaló, los argumentos esgrimidos y las reflexiones aquí 
plasmadas tienen, en parte, su razón de ser en la lectura de tres formas (Rivero, 
2021/ Medina, 2021/ Capdevielle, 2023) contemporáneas ya señaladas de abordar a 
la bioética y, en parte, en la lectura del artículo “El estatuto epistemológico de la 
bioética” (Roqué & Corcó, 2013). Es, precisamente, en torno a las conclusiones a 
las que llegan estos dos filósofos de la ciencia sobre las cuales se desarrollará una 
especie de “argumentación coordinada” con algunos postulados de las tres autoras 
ya mencionadas. Dichas conclusiones se enuncian, como desafíos y/o lagunas a los 
problemas que deja, hoy, abiertos la bioética -y, por analogía y extensión, los 
derechos humanos- de la siguiente manera: 

 
1) La consideración generalizada del conocimiento científico como el paradigma 
del conocimiento perfecto y su exaltación como conocimiento exclusivo. 2) La 
extensión del método científico experimental hacia dimensiones que no le 
corresponden, y una determinada concepción a priori del ser humano incurren en 
una serie de contradicciones teóricas y existenciales. 3) La verdad en la actividad 
tecnocientífica interpretada como corroboración empírica y no como algo 
provisional (…). 4) El ritmo acelerado con que emergen cuestiones inéditas e 
inesperadas, planteadas por las nuevas investigaciones biológicas y por el desarrollo 
de las técnicas biomédicas (…) 5) La insistencia en el legalismo que antepone las 
leyes sobre la legitimidad moral de las normas. 6) La reducción de la Bioética a su 
dimensión puramente aplicativa y sin reparar en su fundamentación filosófica. 
(Roqué & Corcó, 2013, p. 473). 
 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 123 

Dicho esto, ahora se pasa al análisis de cada una de las tres propuestas 
enunciadas. 

 
II.1 “Introducción a la bioética desde una perspectiva filosófica” (2021). 
En su gran generalidad, el libro de Paulina Rivero Weber y su propuesta de abordar 
a la bioética desde una perspectiva filosófica atiende -teniendo siempre en cuenta 
el problemático origen conceptual que se haya detrás de la palabra “bioética”-, de 
entrada, a la última -aporética- premisa (punto 6) que plantean Roqué y Corcó. 
Este primer argumento se expone, en palabras de su autora, así: 

 
Esta introducción a la bioética está escrita desde una perspectiva privilegiada. 
Porque la filosófica no es, permítaseme decirlo, equivalente a cualquier perspectiva. 
Desde cualquier otro lugar, escribir un libro sobre bioética podría parecer una 
ambición desmedida. (…). La forma de escribir una introducción general debe 
corresponder a aquella disciplina que sea capaz de hablar de modo general; esto es, 
que pueda exponer aquello que es común y que une las fronteras de tan variadas 
disciplinas en una sola. Y eso, precisamente, es lo que hace la filosofía desde su 
surgimiento hace más de 2,500 años. (Rivero, 2021, p. 19). 
 

Como segundo punto -perspectiva que, en su gran generalidad, es el punto que, 
con mayor evidencia, guardan más en común las posturas de Rivero, Medina y 
Capdevielle- están tanto el reconocimiento de la complejidad y de la multivocidad 
inherentes al discurso de la bioética y, sobre todo, el reconocimiento de la laicidad 
como eje rector en las discusiones y debates propios de la bioética. 
 Al respecto del primer punto, Rivero sostiene que “la bioética, en general, es una 
ciencia de fronteras que puede incumbir a todas y a cada una de las diferentes áreas 
del saber y del hacer humanos” (Rivero, 2021, p. 21). En lo relativo al segundo 
punto afirma que “hay ciertas características imprescindibles de la bioética: la 
laicidad es una de ellas. Una bioética que no sea laica, simplemente no es bioética; 
puede ser moral o religión, pero no es bioética” (Rivero, 2021, p.23). 
Digno de mención -como tercer punto- resulta que pese a que gran parte de su 
argumentación está basada en sus propias lecturas e interpretaciones-lo cual, desde 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 124 

luego, nada tiene de malo o de raro en el ámbito profesional del quehacer filosófico- 
sobre el pensamiento de Nietzsche (principalmente teniendo en cuenta textos como 
“El nacimiento de la tragedia”, “La gaya ciencia”, “Aurora”, “Ecce homo”, “Así 
habló Zaratustra” y otros tantos más) cabe señalar que, una vez que toma partido 
(por una suerte de ecologismo especista más holístico que contempla los derechos 
de los animales y los derechos humanos derivados de los medioambientalismos 
contemporáneos) ante el problema del reduccionismo que implica y supone el 
paradigma antropocentrista (punto 2 de Roqué y Corcó) es que se dedica al análisis 
de algunos fenómenos sociales emergentes (punto 4 de Roqué y Corcó) que, desde 
la óptica de los derechos humanos y de la bioética, son dignos de mención: 1) el 
estatus ontológico y jurídico de entidades no-humanas (v. gr. los animales, el medio 
ambiente, el planeta); 2) el cambio climático; 3) la interrupción voluntaria del 
embarazo, el final voluntario de la vida y el origen artificial de la vida; 4) la 
seguridad alimentaria y la calidad de vida de las personas adultas mayores.  
Finalmente, como cuarto punto, gracias a la muy notoria y bastante marcada 
influencia (enérgica repulsa a los presuntuosos proyectos de construcción del 
conocimiento científico moderno, ilustrado y romántico (puntos 1 y 3 señalados 
por Roqué y Corcó)) de Nietzsche en la obra de Rivero Weber es que -por tratarse, 
por supuesto, de una aproximación desde la filosofía- no resulta nada descabellado 
pensar que, por sus propios supuestos semánticos y teórico-metodológicos, la 
contemporánea aproximación que a la bioética, desde la filosofía, hace Rivero 
Weber se presenta como una forma de abordar a la bioética -cumpliendo así con el 
punto 5 enunciado por Roqué y Corcó- que no es legalista o que no superpone la 
validación moral de las normas a su positivización en las constituciones o en tratados 
internaciones, sino, antes bien, lleva a cabo -muy al estilo de Nietzsche (2005) en 
“La genealogía de la moral”- un estudio genealógico que, paradójicamente, tiene 
su mismo origen arqueológico (Foucault, 2002) en el “vitalismo” de Nietzsche. 
  



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 125 

II.2 “Manual de bioética y bioderecho” (2021). 
En esta obra Medina Arellano parte -a diferencia de Paulina Rivero y, como se verá 
más adelante, de Pauline Capdevielle- de algunas discusiones semánticas que 
aparecen al interior de las innegables interrelaciones que existen entre las ciencias 
biomédicas y las ciencias jurídicas. Por tratar de temas de vanguardia y actualidad -
atendiendo con ello a los puntos 1, 2, 3 y 4 señalados por Roqué y Corcó- en el 
ámbito de la híper especialización en temas, tópicos y fenómenos emergentes 
contemporáneos que atañen al derecho, y por, constantemente, mediar con el 
constante avance de las ciencias biomédicas esta reciente aproximación teórico- 
metodológica a la bioética resulta bastante útil y atractiva sobre todo si se piensa, 
como la autora constantemente sugiere, la relevancia de este tipo de estudios en 
materia legislativa, académica y ético-política para la actual dimensión socio-
jurídica mexicana que oscila -gracias a la constitucionalidad y a la 
convencionalidad- en la dialéctica que existe entre lo nacional y lo internacional, 
entre lo local y lo global. 
Pese a que sus planteamientos teórico-metodológicos provienen,, principalmente, 
de las ciencias biomédicas, el derecho constitucional y el derecho internacional de 
los derechos humanos (DIDH), lo realmente interesante del ensayo de Medina es 
el desafío que implica el hecho de acuñar conceptos; en este caso concreto el vértigo 
que implica el pensar las relaciones existentes entre el binomio “bioética” y 
“derechos humanos” bajo el concepto de “bioderecho”. Lo anterior, en palabras de 
la autora, se encuentra expuesto como sigue:  

 
El objetivo principal de este capítulo es el de describir y analizar el puente de 
comunicación entre la reflexión bioética y su encuentro con los de derechos 
humanos, un binomio que hoy podemos denominar “bioética” y “bioderecho”. La 
interacción entre la bioética y el bioderecho implica la existencia necesaria de 
enfoques interdisciplinarios para su estudio. (Medina, 2021, p.17) 

 
Ahora bien, según sostiene Medina, en lo que respecta al término “bioderecho” 
“algunos autores tienden a percibir este concepto como jerárquicamente superior, 
evolucionado y delegado por la bioética, mientras otros piensan que bioética y 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 126 

bioderecho son un complemento continuo y ascendente” (Medina, 2021, p. 23), y 
en lo concerniente a los derechos humanos asegura que éstos “han llegado a 
instituirse en “laicos y universales” entre la mayoría de las naciones” (Medina, 2021, 
p. 38). Sin embargo, pese a la trascendencia de lo anterior, lo realmente interesante 
-insisto- de esta propuesta es el intento de ceñir bajo un mismo referente 
(“bioderecho”) las intrínsecas relaciones que guardan los derechos humanos con la 
bioética. 

Medina tiene en cuenta el gran problema que para la reflexión 
contemporánea representa la barrera multidisciplinaria y plurimetodológica que, en 
el presente, subyace tanto para la bioética como para los derechos humanos; es, 
precisamente, para sortear esta dificultad -cumpliendo con ello con el punto 6 
enunciado por Roqué y Corcó- que recurre al rescate de algunos postulados 
teóricos que toma -y desde los cuales toma partido- de la filosofía (la filosofía de la 
ciencia, la deontología kantiana, el utilitarismo de John Stuart Mill y el 
consecuencialismo moral de John Harris) la teología (sobre todo en algunos valores 
morales que de ella provienen tales como “compasión, atención, culpa y sacrificio” 
(Medina, 2021, p. 30)) y el derecho (bajo la perspectiva de una suerte de sociología 
del derecho de los derechos humanos emanada de las luchas por los derechos de los 
pacientes), no obstante, su interés principal -y también su gran mérito como 
investigadora- radica en trabajar la relación entre ciencias biomédicas y ciencias 
jurídicas con miras a lograr la fáctica judicialización de la bioética en México que 
no se reduce -cumpliendo con ello al punto número 5 enunciado por Roqué y 
Corcó- , de ninguna manera, a mero legalismo ya que, desde distintas aristas (social, 
jurídica -constitucional y convencionalmente-, política, ética y, por supuesto, 
bioética) atiende a las problemáticas interrelaciones que existen entre la bioética y 
los derechos humanos dando como resultado origen a una nueva área de 
oportunidad, esto es, dando origen -al menos en nuestras comunidades epistémicas 
inmediatas- al “bioderecho”. 
  



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 127 

II.3 “El derecho al aborto y la objeción de conciencia en materia sanitaria en 
México” (2023). 
Hablar de este texto de Pauline Capdevielle es, sin duda, hablar -además de las 
relaciones existentes entre bioética y derechos humanos- de “biopolítica”, ya que 
hablar de “biopolítica”, es, sin duda, hablar de “la gestión y la regulación de los 
procesos de vida a nivel de la población. Tiene que ver más con seres vivos que con 
sujetos del derecho, o más exactamente, con sujetos del derecho que son seres vivos” 
(Lemke, 2017, p.17).  
En ese sentido, este texto de Pauline Capdevielle hace referencia, además de a 
algunas cuestiones relativas (tensiones, en el ámbito político y social, entre el 
Estado, las iglesias y la sociedad civil; reconocer y otorgar reconocimiento, en el 
ámbito político y social, a la representación constitucional de carácter democrático, 
es decir, dar valor y voz a las manifestaciones del sentir popular y cotidiano, sobre 
todo de sectores de la población que se encuentran en condiciones históricas y 
sociales de desigualdad o vulnerabilidad) al Nuevo Constitucionalismo 
Latinoamericano (NCL), a algunos tópicos (reconocimiento y exigencia ético-
política y jurídica del respeto al derecho de las libertades sexuales, emancipación de 
los cuerpos y reconocimiento de identidades de género diversas -en este caso 
concreto, hombres trans, mujeres lesbianas (Wittig, 1992) , mujeres bisexuales, 
mujeres no-binarias y mujeres de género fluido-) de actual relevancia socio-jurídica 
provenientes de los feminismos contemporáneos y de la problemática que implica 
la judicialización de la bioética en México -atendiendo con ello a los puntos 1, 2, 
3, 4 y 5 de Roqué y Corcó- que se manifiestan, en el presente, como “el proceso de 
despenalización y constitucionalización de un derecho a decidir para las mujeres y 
personas gestantes” (Capdevielle, 2023, p. 8)). 
Si una de las tres características que, según se sostuvo en la introducción a este 
segundo apartado, sustenta a esta breve puesta en relación entre las autoras aquí 
estudiadas (Rivero, Medina y Capdevielle) es, precisamente, el reconocimiento de 
la importancia de la “laicidad” para los debates contemporáneos en materia de 
derechos humanos y bioética. Desde este enfoque resulta entonces necesario 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 128 

otorgar, como punto de partida, una definición inicial de “laicidad”. Dicha 
definición se presenta de la siguiente forma: 

 
De manera general, podemos decir que se trata de un concepto político-jurídico 
utilizado para referir a un particular modo de configuración del Estado con respecto 
a las instituciones religiosas y convicciones fundamentales particulares, que postula 
una autonomía real entre el poder político y religioso. Desde el punto de vista 
histórico, la laicidad surge como el proyecto intelectual de separación entre el 
dogma y la razón crítica y la reivindicación de la autoridad moral e intelectual de 
los seres humanos. (Capdevielle, 2019, p. 102). 
 

Como puede inferirse de la anterior evidencia textual el concepto de “laicidad” 
obedece a una compleja lógica multidisciplinaria. Desde este punto de vista es -
según su autora- preciso hacer una distinción que implica mostrar el fenómeno en 
tres distintos niveles de análisis: 
En primer lugar, la laicidad puede entenderse a partir de las ciencias jurídicas, 
especialmente, desde un enfoque constitucional. Desde este punto de vista, la 
laicidad se analiza a partir de las normas y principios constitucionales, en particular, 
las cláusulas relativas a las relaciones Estado-iglesias (carácter secular o confesional 
del Estado) y los derechos fundamentales garantizados (libertad de conciencia, de 
religión, de asociación, de expresión de las convicciones religiosas, etcétera). (…). 
También, la laicidad puede examinarse desde un abordaje sociológico, el cual hace 
hincapié, más que en los aspectos formales, en las condiciones prácticas de las 
relaciones entre el Estado y las iglesias. (…). Finalmente, también es posible un 
acercamiento al concepto desde la teoría política, entendida aquí como la 
descripción y explicación de modelo a políticos a partir de un conjunto organizado 
y coherente de ideas y principios. (Capdevielle, 2019, p. 103). 
Ahora bien, volviendo-sin por ello dejar de tener “in mente” lo anterior- a los 
argumentos que presenta la Dra. Capdevielle en su “opinión técnica sobre temas de 
le relevancia nacional” del 2023, son dos las discusiones y los debates fecundos tanto 
para la bioética como para los derechos humanos que, a su parecer, aparecen como 
fenómenos de interés nacional: 1) la despenalización y el reconocimiento 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 129 

constitucional -vía jurisdiccional- del derecho al aborto de las mujeres y las personas 
con capacidad de gestar; 2) la objeción de conciencia en distintos ámbitos de la vida 
humana y la desobediencia civil o la no obediencia -voluntaria- del derecho. 
En virtud del progresivo avance del discurso de los derechos humanos, en nuestro 
país, estos dos temas (el derecho al aborto y el derecho a la objeción de conciencia) 
suponen e implican, en el presente, un cambio de paradigma (Kuhn, 2021) en la 
consolidación cultural, jurídica, ética, social y política de los horizontes de 
significado y de valoración axiológica interinstitucional que constituyen a los dos 
fenómenos. Pensemos en la complejidad de lo anterior utilizando como ejemplo el 
primer fenómeno enunciado, a saber, el derecho al aborto en México. 
En lo relativo a este fenómeno (el derecho al aborto) el cambio de paradigma, según 
argumenta Capdevielle, se gesta, principalmente, en dos flancos: 1) iniciativas de 
ley para la despenalización del aborto -y las reacciones tanto a favor como en contra 
emergentes por parte de distintos sectores de la población- en distintos Estados de 
la república mexicana y 2) la promoción de amparos para personas específicas en 
casos concretos derivados de la tipificación penal del aborto. Y, principalmente, 
gracias a tres factores tiene su óptima implementación en la legislación mexicana: 
1) participación de la sociedad civil, 2) incorporación de agendas internacionales en 
políticas y legislaciones nacionales y/o locales, y 3) reconocimiento y exigencia de 
los derechos humanos de las mujeres -incluidas, desde luego, las niñas, las 
adolescentes y las personas adultas mayores- y de las personas con capacidad de 
gestar. 
En lo que concierne a la “objeción de conciencia” ésta se define de la siguiente 
manera: 

La objeción de conciencia consiste en la negativa de una persona en acatar un 
mandato legal por considerarlo en contra de sus convicciones fundamentales, ya 
sean de índole religiosa, ética o filosófica. En México, en el ámbito sanitario, la 
problemática de la objeción de conciencia se ha cristalizado en los últimos años en 
torno a las políticas sexuales y reproductivas, en particular, mediante el rechazo 
masivo, y en algunas ocasiones, organizado, de los profesionales en participar en 
abortos (Capdevielle, 2023, p.41). 

 Sin embargo. También debe advertirse que: 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 130 

El concepto de objeción de conciencia no se agota en la idea de insumisión o 
resistencia al derecho, sino que encuentra su especificidad en sus razones o 
motivaciones, en este caso, en la existencia de motivos de conciencia. La idea de 
conciencia es difícil de cernear debido a su carácter etéreo e insaciable. En efecto, 
si nadie jamás ha visto la conciencia, nadie dudaría tampoco de su existencia, por 
lo tanto, la conciencia designa tanto la capacidad del ser humano en reconocerse 
en sus atributos esenciales como también su reconocimiento reflexivo de las cosas, 
la actividad mental a la que puede acceder, su proceso de representación mental del 
mundo, o su conocimiento interior del bien y del mal. (Capdevielle, 2015, p.20). 
Desde este punto de vista, pensar a la “objeción de conciencia” concebida como un 
derecho humano, implica, necesariamente, pensar a la “libertad de conciencia” y 
sus críticas interrelaciones con el ámbito de la vida, la salud y reproducción humanas 
(Capdevielle, 2017), es decir, con la “bioética”, con el “bioderecho” y con la 
“biopolítica”. Así, por ejemplo, resulta interesante pensar que la “objeción de 
conciencia” no resulta -en términos de filosofía del derecho, de filosofía política y 
de filosofía moral, y bajo el pluralismo axiológico y la ponderación de derechos- 
igual de escandalosa y/o polémica en el ámbito mercantil (v.gr. negarse a cocinar y 
vender un pastel de bodas a una pareja del mismo sexo apelando a libertad de 
expresión y de conciencia) o en el ámbito civil y/o familiar (v. gr. negar el 
matrimonio, la adopción y/o la patria potestad de menores de edad a una pareja del 
mismo sexo apelando a razones y argumentos religiosos y/o a fundamentalismos 
legales y/o procesales) que en torno en asuntos de corte militar (v.gr. negarse -so 
pena de cometer con ello traición, rebeldía y/o sedición- a asesinar, en la “guerra 
por la “paz”” -siendo padre, esposo e hijo-, a niñas, niños, y adolescentes, mujeres 
y personas adultas mayores) y/o en materia sanitaria (v. gr. practicar el aborto, 
practicar la reproducción o el fin de la vida asistidos, o aceptar, o no aceptar, el 
argumento de la “libertad de conciencia” y de religión para practicar, o no practicar, 
una apremiante transfusión sanguínea a una persona testigo de Jehová).  
En síntesis, teniendo en cuenta lo anterior (1) importancia del principio de laicidad 
para los debates sobre bioética y derechos humanos; 2) necesidad de atender -
atendiendo a los postulados del NCL-, desde la multidisciplinariedad y la 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 131 

complejidad a fenómenos sociales emergentes que no estaban pensados, 
originariamente, por el constituyente; 3) plasmar de manera casuística e inductiva 
la irrupción del Derecho Internacional de los Derechos Humanos (DIDH) en el 
contexto nacional mexicano a través de la constitucionalización de derechos 
humanos emergentes), algunas de las aportaciones de Pauline Capdevielle a los 
debates contemporáneos en materia de bioética y derechos humanos -además de 
gestarse en la comunidad epistémica nacional e internacional de investigadores e 
investigadoras del IIJ de la UNAM y atender, gracias a su trabajo multidisciplinario 
que escapa del mero legalismo, con ello al punto 6 enunciado por Roqué y Corcó- 
pueden pensarse entrelazadas, tanto por sus contenidos temáticos como por sus 
procederes teórico-metodológicos, con los términos de “bioética”, “bioderecho” y 
“biopolítica”.  
Puesto que -además de hacerlo también desde un paradigma que tiene en alta 
estima y aprecio a los desarrollos sociales de la ciencia y la tecnología- “el concepto 
de la biopolítica adopta una base ecológica y se convierte en un punto de referencia 
de diferentes intereses ideológicos, políticos y religiosos” (Lemke, 2017, p.39) y 
debido a que, en la actualidad, en los debates recientes sobre problemas 
contemporáneos de bioética y de derechos humanos, en virtud del reconocimiento 
de la diversidad cultural y el pluralismo axiológico que se encuentran protegidos, 
tanto de manera convencional como de manera constitucional, en la libertad de 
conciencia, la cual ya no trata, únicamente, de construir hombres de paja, castillos 
de naipes o falsas dicotomías entre “lo laico” y “lo secular”, entre lo “lo sagrado y lo 
profano” (Eliade, 2022), entre lo que es de Dios y lo que es del césar (Masferrer, 
2004), es decir, en los temas que atañen a las interrelaciones que existen entre 
bioética y derechos humanos -y que se manifiestan, en el presente, según se ha 
demostrado, como “bioética”, “bioderecho” y “biopolítica”-, “ya no se trata, por lo 
tanto, de una pugna entre razones religiosas y argumentos seculares, sino de una 
disputa en torno a la interpretación de los principios y valores de la democracia y 
de los derechos humanos”. (Capdevielle, 2017, p. 135). 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 132 

III. CONCLUSIONES. 

A manera de conclusión de estas aproximaciones contemporáneas al abordaje de 
fenómenos sociales emergentes relacionados con la bioética y con los derechos 
humanos se pueden enunciar -teniendo también en cuenta las dos similitudes que 
guardan y los dos desafíos que aguardan tanto al discurso de la bioética y el discurso 
de los derechos humanos enunciados en la primera parte de este escrito- los 
siguientes dos argumentos: 
En primer lugar, en virtud de la constitucionalización y de la convencionalización 
-tanto de la bioética como de los derechos humanos-, de la interinstitucional 
invalidez y sobre el pluralismo metodológico, disciplinario y epistemológico que 
subyace a estos dos discursos normativos (bioética y derechos humanos) resulta 
preciso -partiendo de reflexiones que provienen de la axiología (Frondizi, 2021)-, 
preguntarse si la adopción de tan elevados contenidos es debido a 1) sus contenidos 
proposicionales “per se”, es decir, apostar a que dichos principios son valiosos en sí, 
por sí y para sí (tesis objetivista), o si, por el contrario, la adopción de esos valores, 
principios y normas obedece a 2) las experiencias subjetivas (derivadas a su vez de 
muchos otros factores subjetivos tales como la raza, la clase, el género, las 
preferencias políticas, la calidad y el grado de estudios, la comunidad epistémica o 
la tradición a la que se pertenece, etc.) a las cuales se haya sujeto tal o cual persona 
en tal o cual contexto frente a tal o cual suceso, es decir, depende por entero de las 
variantes y fluctuantes motivaciones personales que lleva -o no- a cada persona a 
ceñirse o no ceñirse a seguir y/o poner en práctica -o no- determinados discursos 
normativos tanto en sus contextos sociales inmediatos como en las praxis 
intersubjetivas o la apropiación existencial subjetiva de ciertos principios ético-
políticos que ello conlleva (tesis subjetivista).  
Sin embargo, también puede ser -apropósito de los dos anteriores casos- el caso de 
que no se opte ni por lo uno ni por lo otro, es decir, que estos discursos normativos 
no sean apropiados -de forma interinstitucional- en virtud las múltiples y 
abigarradas posibilidades que otorgan tanto el objetivismo como el subjetivismo, 
sino, antes bien, provienen de la obligatoriedad que el derecho les otorga en la 
medida en que son, en última instancia, entidades lingüísticas o conjuntos de 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 133 

enunciados emitidos por autoridades competentes para ello. Si se parte de esta 
última premisa se obtiene entonces 3) la posibilidad de que la obligatoriedad -la 
cual supone e implica que es gracias a la fáctica realización del “bien común” en el 
“ámbito social”- que se encuentra plasmada de forma constitucional y/o 
convencional en tal o cual instrumento legal no está en sus contenidos -pues, en 
sentido estricto, da igual cuales sean éstos-, es decir, esta tercer opción tiende a 
señalar que la cuestión de sus condiciones de validez y aceptabilidad no radica, en 
absoluto, en sus contenidos (objetivistas o subjetivistas), sino, que, por el contrario, 
dichas condiciones se deben, por entero, a su procedencia (tesis de la arbitraria 
obligatoriedad universalista). 
Si se atiende a la anterior afirmación (la validez del discurso depende, siempre, de 
la procedencia de tal o cual discurso normativo) se llega entonces a 4) un punto 
crítico en el cual el origen de la procedencia -en el supuesto de la 
constitucionalización y de la convecionalización de dichos discursos normativos- 
de dicho fenómeno jurídico no obedece a la lógica meramente jurídica, es decir, si 
el derecho (tanto en su faceta nacional como en su faceta internacional) pretende 
normar o regular fenómenos sociales -o, incluso fenómenos y procesos biológicos, 
orgánicos y “naturales” que subyacen (nacimiento, calidad de vida y 
mantenimiento de la misma, reproducción, inicio y fin de la vida) a la condición 
humana como en el caso la “bioética”, del “bioderecho” y/o de la ”biopolítica”- éste 
depende, entonces, de dichos fenómenos sociales. Si el derecho no tiene en cuenta 
factores éticos, científicos, filosóficos, culturales, políticos y económicos, entonces 
éste no puede ser (ni en su faceta nacional bajo los alegatos de soberanía y 
democracia, ni en su faceta internacional bajo las formas de progresividad y 
cooperación política y económica en agendas plurales y globales), en absoluto, 
considerado como una fuente fiable a la cual atribuir la obligatoriedad axiológica 
de sus contenidos proposicionales (tesis de la insuficiencia -por ser tautológica- 
autorreferencial o circular del derecho). 
Sea cual sea la posición que se asuma -o incluso si ninguna de las anteriores se 
asume, está bien, no pasa nada, el problema sigue estando aunque se niegue- lo que 
resulta realmente relevante preguntarse, en términos de axiología, es ¿por qué 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 134 

ciertos valores resultan ser más valiosos que otros?; ¿por qué -y para quién o para 
quiénes y desde dónde- ciertos valores tienden a ser más valiosos que otros?; ¿por 
qué ciertos valores tienden a tener mayor aceptabilidad política, jurídica, histórica 
o sociocultural que otros? Ejemplificando estas interrogantes puede decirse que en 
el ámbito de la bioética y de los derechos humanos existe una tendencia a ensalzar 
valores relacionados con la democracia, la laicidad, el pluralismo, la 
constitucionalización y la convencionalización de ciertos principios frente a otros 
(v. gr. el tomismo ante el deísmo; el kantismo ante el utilitarismo; el marxismo ante 
el pragmatismo; el antropocentrismo ante el ecocentrismo; el tecnocentrismo ante 
la interrelación de las humanidades; el fundamentalismo ante el pluralismo). En este 
punto puede -como ya lo advertía Medina Arellano- notarse la trampa del 
relativismo, sin embargo, tampoco el universalismo, desde mi óptica, es una buena 
apuesta puesto que implica, “a priori”, suponer que no existen ambigüedades ni 
vaguedades ni oscuridades, y, mucho menos, diferencias de opinión en torno al 
lenguaje que se usa para comprender dicha universalidad, es decir, implica suponer, 
siempre, que dicho lenguaje es uno y no múltiple, que es unívoco y no multívoco, 
que parte del centro a las periferias, que es revelado u otorgado y no construido; 
por lo tanto, una forma -la que, desde la filosofía del lenguaje, se ha venido 
ensayando a lo largo de este escrito- que tienda a revisar los supuestos 
antropológicos, ontológicos y epistemológicos a través de un análisis crítico del 
discurso y de los elementos semánticos que componen a los discursos que versan 
sobre bioética y derechos humanos me parece más oportuna para poder, en el 
presente -sin aspirar a verdades absolutas y/o inamovibles por reconocer el 
paulatino progreso de la ciencia y los impactos que ésta pueda llegar a generar en 
el ámbito socio-jurídico e histórico-cultural-, construir no sólo convenciones 
metodológicas mediante categorías de análisis o de herramientas teórico- 
conceptuales, sino también -en el mejor de los escenarios- poder facilitar la 
descripción y la comprensión de diversos fenómenos socio-jurídicos emergentes 
desde perspectivas razonables, críticas y generadas en comunidades epistémicas 
locales. 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 135 

En segundo lugar, en lo que atañe al problema de las diversas asignaciones 
semánticas que se otorgan a los términos de “bioética” y “derechos humanos”, según 
se ha señalado, dichas asignaciones dependen, por entero, de la disciplina, del 
campo de estudio o de la rama de la ciencia y/o saber del que se parta para su 
abordaje. El ejemplo más claro de esta aseveración es, sin duda, el abordaje 
metodológico que hacen, en su aproximación a la “bioética”, desde la filosofía, la 
Dra. Paulina Rivero Weber; desde el “bioderecho”, la Dra. Medina Arellano y, 
desde la “biopolítica”, la Dra. Pauline Capdevielle.  
Pese a que las tres autoras -por, únicamente, mencionar, vía inductiva, al menos 
tres casos- hablan, más o menos, los mismos temas (problemas ético-biológicos 
relacionados con el origen y el fin de la vida; importancia del abordaje 
multidisciplinario para discusiones sobre bioética y derechos humanos; 
reconocimiento de la importancia de construir nuevas formas de aproximarse y 
abordar, más o menos similares sobre algunos problemas epistemológicos como el 
pluralismo axiológico, el pluralismo semántico, la democratización y la 
constitucionalización de los principios rectores de la bioética, la laicidad y la 
secularización de las ciencias y de las tecnologías en sociedades dinámicas y 
complejas) la descripción que de multifacéticos fenómenos contemporáneos de 
relevancia nacional e internacional hacen, deben pensarse, por sus propias 
características, en la lógica de las ciencias multidisciplinarias, no obstante, los 
resultados que obtienen o las conclusiones a las que llegan no son, sin embargo, 
idénticas.  
Rivero Weber, por ejemplo, al basarse en una suerte de hermenéutica genealógica 
que intenta desentrañar los orígenes conceptuales de la bioética en debates que 
remontan su origen a los tiempos de Nietzsche, rebate las creencias y las opiniones 
que atribuyen el origen de la bioética a Fritz Jahr, Potter, Beauchamp y Childress, 
Foucault o Agamben. Medina Arellano, por su parte, al acuñar -o al menor, 
reintroducir al debate dicho concepto en comunidades epistémicas locales- el 
concepto de “bioderecho” como una síntesis de los problemas que atañen a las 
interrelaciones que guardan los conceptos de “bioética” y “derechos humanos” es 
capaz ofrecer una nueva definición en un campo muy fructífero para debates 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 136 

contemporáneos sobre puntos específicos en los que coinciden y convergen las 
ciencias sociales, la ciencia jurídica, la tecnología y las ciencias biomédicas. En lo 
que respecta a Pauline Capdevielle, cabe mencionar que es capaz de reconstruir el 
proceso socio- histórico, jurídico y cultural que implicó, en nuestro país, la 
despenalización del aborto y el cambio de paradigma que implica, en virtud, 
precisamente, de la adopción del discurso internacional de los derechos humanos 
en México plasmada en el reconocimiento del derecho humano al aborto y -por 
tratarse de asuntos que atañen a la libertad de expresión a la libertad religiosa- el 
derecho humano a la objeción de conciencia. 
Por lo tanto, a manera de conclusión, puede decirse que, pese a lo múltiple en lo 
uno (tres distintas formas de ceñir metodológicamente complejos fenómenos socio-
jurídicos similares), resulta interesante pensar que problemas semejantes derivados 
de disciplinas científicas no necesariamente semejantes pueden (por compartir 
supuestos metodológicos similares) pensarse, en términos dialécticos de 
multivocidad y univocidad, más o menos en formas similares en comunidades 
epistémicas y sociales inmediatas. 
Con estas tres posturas o formas contemporáneas de aproximarse a las relaciones 
existentes entre la bioética y los derechos humanos, se ha pretendido ejemplificar 
las dos similitudes que estos dos discursos guardan y los dos desafíos que a estos dos 
mismos discursos aguardan. La ventaja de pensar -como se ha insinuado a lo largo 
del texto- desde la filosofía del lenguaje las interrelaciones que guardan estos dos 
discursos permite concebir a estos dos discursos simplemente como herramientas 
conceptuales y no como imperativos morales, ideológicos, políticos, jurídicos y 
filosóficos universales, únicos e inamovibles, sino que, antes, bien, en virtud de la 
desencialización que conlleva la consideración de dichos discursos como meros 
conjuntos de enunciados que son, pues estos discursos normativos (bioética y 
derechos humanos) son a su vez, en última instancia, únicamente un 
conglomerado, más o menos bien articulado, de “significados” y “significantes”, es 
decir, desde mi punto de vista -sin por ello apelar al relativismo-, ambos discursos 
normativos, son finalmente, únicamente “signos” que pretenden normar las 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 137 

interrelaciones humanas que existen entre lo simbólico y lo “natural”, entre lo 
orgánico y lo cultural, entre lo biológico y lo artificial.  
Sin embargo, la serie de argumentos, ideas e intuiciones que aquí se ha presentado 
no pretende, de ninguna forma, ser exhaustiva o univoca, sino que únicamente 
persigue poner de manifiesto algunas premisas que pueden ser, en el mejor de los 
escenarios, tomadas en cuenta, para poder pensar y repensar los debates 
contemporáneos que se ciernen en torno a las complejas interrelaciones que existen 
entre el discurso de la bioética y el discurso de los derechos humanos. 

FUENTES CONSULTADAS 
Abbagnano, N. (2004). Diccionario de filosofía. México: Fondo de Cultura Económica. 
Apel, K. O. (1991). Teoría de la verdad y ética del discurso. Barcelona: Paidós. 
Aristóteles. (1999). Retórica. Madrid: Gredos. 
Atienza, M. (2010). Bioética, derecho y argumentación. Madrid: Editorial Palestra. 
Austin, J. L. (1982). Cómo hacer cosas con palabras. Barcelona: Paidós. 
Beuchot, M. (2004). La semiótica: Teorías del signo y el lenguaje en la historia. México: 

Fondo de Cultura Económica. 
Buber, M. (2018). ¿Qué es el hombre? México: Fondo de Cultura Económica. 
Bunge, M. (1980). La investigación científica. Barcelona: Ariel. 
Cáceres, E. (2000). Lenguaje y derecho: Las normas jurídicas como sistema de enunciados. 

México: UNAM. 
Cáceres, E., & González, N. (2020). Emergencia sanitaria por COVID-19. Constructivismo 

jurídico, gobierno, economía y cambio conductual. México: UNAM. 
Carbonell, M. (2011). La constitución viviente. Isonomía, (35), 187-193. 

http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-
02182011000200007 

Carbonell, M. (2015). Curso básico de derecho constitucional. México: Centro de Estudios 
Jurídicos Carbonell. 

Capdevielle, P. (2015). La libertad de conciencia frente al Estado laico. México: UNAM. 
Capdevielle, P. (2017). Laicidad y procreación: una mirada desde el principio de 

autonomía. En Ciencia y conciencia. Diálogos y debates sobre derechos humanos: 
controversias en bioética (pp. 121-135). México: Fontamara. 

Capdevielle, P. (2019). Laicidad y nuevo constitucionalismo latinoamericano. En 
Escenarios actuales de la laicidad en América Latina (pp. 97-124). México: UNAM. 

http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-02182011000200007
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-02182011000200007


ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 138 

Capdevielle, P. (2023). El derecho al aborto y la objeción de conciencia en materia sanitaria en 
México. México: UNAM. 

Cassirer, E. (1983). Antropología filosófica: Introducción a una filosofía de la cultura. México: 
Fondo de Cultura Económica. 

Castañeda, M. (2018). El derecho internacional de los derechos humanos y su recepción 
nacional. México: CNDH. 

Cortina, A. (2017). Aporofobia: El rechazo al pobre. México: Paidós. 
Cortina, A. (2022). Ética cosmopolita: Una apuesta por la cordura en tiempos de pandemia. 

México: Paidós. 
Cruz, J. (2007). El lenguaje de los derechos: Ensayo para una teoría estructural de los derechos. 

Madrid: Trotta. 
Davidson, D. (1981). Sucesos mentales. México: UNAM. 
De Saussure, F. (2003). Curso de lingüística general. Buenos Aires: Losada. 
Dennett, D. (1989). Hacia una teoría cognitiva de la conciencia. México: UNAM. 
Eliade, M. (2022). Lo sagrado y lo profano. México: Paidós. 
Ferrajoli, L. (2018). Constitucionalismo más allá del Estado. Madrid: Trotta. 
Ferrajoli, L. (2022). Por una Constitución de la Tierra: La humanidad en la encrucijada. 

Madrid: Trotta. 
Fonseca, R. (2022). Concepción constitucional de los derechos humanos en México. México: 

Tirant Lo Blanch. 
Foucault, M. (2002). La arqueología del saber. Buenos Aires: Siglo XXI. 
Frondizi, R. (2021). ¿Qué son los valores? Introducción a la axiología. México: Fondo de 

Cultura Económica. 
García, H., & Limón, L. (2018). Bioética general. México: Trillas. 
Guastini, R. (2012). Antinomias y lagunas. Recuperado de https://revistas-

colaboracion.juridicas.unam.mx/index.php/juridica/article/view/11388/10435 
Habermas, J. (2012). La constitución de Europa. Madrid: Trotta. 
Habermas, J. (2016). Más allá del Estado nacional. México: Fondo de Cultura Económica. 
Held, D., & McGrew, A. (2003). Globalización/Antiglobalización: Sobre la reconstrucción 

del orden mundial. Barcelona: Paidós. 
Holmes, S., & Sunstein, C. (2011). El costo de los derechos: Por qué la libertad depende de los 

impuestos. Buenos Aires: Siglo XXI. 
Kant, I. (2010). Crítica de la razón pura. Madrid: Gredos. 
Kant, I. (2018). Hacia la paz perpetua. México: Fondo de Cultura Económica. 

https://revistas-colaboracion.juridicas.unam.mx/index.php/juridica/article/view/11388/10435
https://revistas-colaboracion.juridicas.unam.mx/index.php/juridica/article/view/11388/10435


ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 139 

Kuhn, T. S. (2021). La estructura de las revoluciones científicas. México: Fondo de Cultura 
Económica. 

Lemke, T. (2017). Introducción a la biopolítica. México: Fondo de Cultura Económica. 
Lessing, G. E. (1990). Escritos filosóficos y teológicos. Barcelona: Anthropos. 
Masferrer, E. (2004). ¿Es del César o es de Dios? Un modelo antropológico del campo 

religioso. México: Plaza y Valdez/UNAM. 
Masferrer, E. (2013). El impacto sociopolítico y cultural de los cambios al Artículo 24 

Constitucional. En Estado laico y contrarreforma al 24 constitucional (pp. 15-28). 
Buenos Aires: Libros de la Araucaria. 

Medina, M. (2019). Bioética y laicidad. En Escenarios actuales de la laicidad en América 
Latina (pp. 187-211). México: Cultura Laica/UNAM. 

Medina, M. (2021). De la reflexión bioética al bioderecho. En Manual de bioética y 
bioderecho (pp. 17-102). México: Fondo de Cultura Económica/UNAM. 

Montemayor, C. (2002). La unificación conceptual de los derechos humanos. México: 
Editorial Porrúa. 

Moyn, S. (2015). La última utopía: Los derechos humanos en la historia. Bogotá: Pontificia 
Universidad Javeriana. 

Nietzsche, F. (2005). La genealogía de la moral. Madrid: Alianza. 
Popper, K. R. (2022). Escritos selectos. México: Fondo de Cultura Económica. 
Prieto, L. (2017). El constitucionalismo de los derechos: Ensayos de filosofía jurídica. Madrid: 

Trotta. 
Putnam, H. (1984). Otras mentes. México: UNAM. 
Rawls, J. (2015). Teoría de la justicia. México: Fondo de Cultura Económica. 
Rivero, P. (2016). Nietzsche: Verdad e ilusión. México: Ítaca. 
Rivero, P. (2019a). El valor de la vida en el pensamiento de Nietzsche. En Diálogos de 

bioética: Nuevos saberes y valores de la vida (pp. 437-453). México: Fondo de 
Cultura Económica/UNAM. 

Rivero, P. (2019b). Una castaña no es un castaño: En torno al estatus ontológico y moral 
del embrión. En Dilemas de bioética (pp. 147-159). México: Fondo de 

Cultura Económica/UNAM. 
Rivero, P. (2021). Introducción a la bioética desde una perspectiva filosófica.México: Fondo de 

Cultura Económica/UNAM. 
Rodríguez, T. (2020). Ontología sociológica clásica. México: UNAM. 



ALÉTHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofía del Derecho, Año 2, No. 3, enero-diciembre 2025 
página 140 

Roqué, S., & Corcó, J. (2013, diciembre 20). El estatuto epistemológico de la bioética. 
Recuperado de http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=87529457006 

Ryle, G. (2005). El concepto de lo mental. Barcelona: Paidós. 
Saab, S. (2013). Los senderos de la explicación mental. México: UNAM. 
Salazar, R., et al. (2017). La república laica y sus libertades: Las reformas a los artículos 24 y 

40 constitucionales. México: UNAM. 
Sartori, G. (2021). Ingeniería constitucional comparada. México: Fondo de Cultura 

Económica. 
Spivak, G. C. (2009). ¿Pueden hablar los subalternos? Barcelona: Museu d’Art 

Contemporani de Barcelona. 
Suprema Corte de Justicia de la Nación [SCJN]. (2010). Acción de inconstitucionalidad 

2/2010. México: Pleno de la SCJN. 
Suprema Corte de Justicia de la Nación [SCJN]. (2012). Amparo en revisión 581/2012. 

México: Primera Sala de la SCJN. 
Suprema Corte de Justicia de la Nación [SCJN]. (2015). Acción de inconstitucionalidad 

8/2014. México: Pleno de la SCJN. 
Suprema Corte de Justicia de la Nación [SCJN]. (2018a). Amparo en revisión 601/2017. 

México: Segunda Sala de la SCJN. 
Suprema Corte de Justicia de la Nación [SCJN]. (2018b). Amparo en revisión 1170/2017. 

México: Segunda Sala de la SCJN. 
Suprema Corte de Justicia de la Nación [SCJN]. (2018c). Amparo en revisión 1049/2017. 

México: Primera Sala de la SCJN. 
Suprema Corte de Justicia de la Nación [SCJN]. (2019). Amparo en revisión 1388/2015. 

México: Primera Sala de la SCJN. 
Suprema Corte de Justicia de la Nación [SCJN]. (2021a). Acción de inconstitucionalidad 

54/2018. México: Pleno de la SCJN. 
Suprema Corte de Justicia de la Nación [SCJN]. (2021b). Amparo en revisión 438/2020. 

México: Primera Sala de la SCJN. 
Touraine, A. (2022). ¿Qué es la democracia? México: Fondo de Cultura Económica. 
Valencia, S. (2016). Capitalismo gore. Barcelona: Paidós. 
Van Dijk, T. A. (2016). Análisis crítico del discurso. Revista Austral de Ciencias Sociales, 

(30), 203-222. Universidad Austral de Chile. 
Vázquez, R. (2008). Teoría del derecho. México: Oxford. 
Wittig, M. (1992). El pensamiento heterosexual. Boston: Beacon Press. 
Wittgenstein, L. (1976). Los cuadernos azul y marrón. Madrid: Tecnos. 

http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=87529457006

