TRES APROXIMACIONES
CONTEMPORANEAS A LA BIOETICA Y SUS
RELACIONES CON LOS DERECHOS
HUMANOS EN MEXICO

Three contemporary approaches to bioethics and their relations with human

rights in Mexico

OMAR DE JESUS ROMERO GONZALEZ
UNIVERSIDAD DE GUADALAJARA

Sumario: I. Introduccién. II. Tres tendencias contemporineas para el abordaje de
la relacion entre bioética y derechos humanos. III. Conclusiones. IV. Fuentes

consultadas.

Resumen: El objetivo de este escrito es introducir al debate contemporineo algunas
consideraciones metodoldgicas y epistemoldgicas en torno al abordaje de los
conceptos de “bioética” y “derechos humanos”, y sus problemiticas relaciones
juridicas, politicas y sociales a la luz de tres recientes postulados tedricos sobre el

uso del prefijo “bio” (“bioética”, “bioderecho”, “biopolitica”).

Palabras clave: Bioética, Derechos humanos, Filosofia del lenguaje, Filosofia

politica, Filosofia del derecho.

Key words: Bioethics, Human rights, Philosophy of language, Political Philosophy,
Philosophy of law.



I. INTRODUCCION

El objetivo de este escrito radica en introducir al debate contemporineo (desde la
filosofia del lenguaje, desde la filosofia politica y desde la filosofia del derecho) un
problema semdntico y epistemolégico que existe en torno a las multivocas
acepciones y muiltiples formas de abordar el concepto de “bioética” y algunas otras
problemiticas relaciones (su constitucionalizacién y convencionalidad; su génesis
histérica) que, metodolégicamente hablando, tienen éstas en comun con el discurso
-en concreto, concebidos desde el llamado “paradigma constitucional” (Prieto,
2017/ Ferrajoli, 2018/ Fonseca 2022)- de los derechos humanos.

La introduccién de este peculiar problema al debate contemporineo pretende
poner de manifiesto dos similitudes y dos desafios que, a mi juicio, enfrentan, en el
presente, tanto la bioética como los derechos humanos. Ademas, dicho sea de paso,
la serie de intuiciones y/o argumentaciones iusfilosoficas que en este escCrito se
desarrollan tienen, en mayor o menor medida, su razén de ser, en parte, en la lectura
de un articulo sobre filosofia de la ciencia titulado “El estatuto epistemolégico de la
bioética” de Maria Victoria Roqué Sinchez y Josep Corcé Juvind (2013) y, en parte,
en la lectura de tres concepciones relativamente contemporaneas sobre distintos
modelos tedricos de aproximacién (filosdfico, juridico y socio-politico) a
fenémenos, debates y problemiticas inherentes al prefijo “bio” (“bioética”,
“bioderecho” y “biopolitica”) que, en el presente, se gestan dentro de la abigarrada
jerga conceptual propia de la transdisciplinariedad. Por lo tanto, a continuacién, a
manera de introduccidn, se enuncian las dos similitudes y los dos desafios a los que,
desde mi punto de vista -ademds de tener en comin-, deben hacer frente, en
nuestros tiempos, tanto el discurso de la bioética como el discurso de los derechos
humanos.

Se inicia la exposicién de este argumento dividiendo la cuestién en dos partes: 1)
Enunciar, a manera de introduccién, las dos similitudes que guardan y los dos
desafios a los que deben, en el siglo XXI, enfrentarse -en conjunto y por separado,
tanto la bioética como los derechos humanos. 2) Analizar algunos argumentos
tomados de tres formas distintas -extraidas de la multidisciplinariedad- de abordar

ala bioética que pueden pensarse desde la filosofia, la ciencia juridica y la sociologia

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 107



contemporaneas. Dicho lo anterior, se pasa ahora al desarrollo de cada una de las

partes enunciadas.

1.1 Dos similitudes entre bioética y derechos humanos: 1) Constitucionalidad
y convencionalidad, axiologia interinstitucionalizada y epistemologia
multidisciplinaria. 2) Génesis histérica e intento de normar diversos
fenémenos sociales emergentes.
Como anteriormente se menciond, a manera de introduccién, a continuacién, se
presentan las dos similitudes y los dos desafios a los que, en el presente, deben hacer
frente tanto la bioética como los derechos humanos. En primer lugar, se exponen
las similitudes, luego de expuestas éstas se pasan a la enunciacién de los dos desafios.
I.1.1  Constitucionalizacién y convencionalidad, axiologia

interinstitucionalizada y epistemologia multidisciplinaria.

El respaldo juridico, axioldgico vy, en cierta medida, epistemolégico sobre el cual
se yerguen tanto la bioética como los derechos humanos descansa, en parte - y eso
depende bastante de la concepcién que sobre la Constitucién (Carbonell, 2015/
Sartori, 2021) se tenga y sobre la idea del Derecho Internacional de los Derechos
Humanos (DIDH) de la que se parta (Castafieda, 2018)-, en algunos articulos
constitucionales y en diversos acuerdos o tratados internacionales, y, en parte, en la
absoluta dependencia discursiva y metodolégica que guarda con otras disciplinas
cientificas (medicina, derecho, biologfa, psicologia, economia, politica, etologia,
ecologia, sociologia, antropologia, neuroética, filosofia, etc.); es decir, tanto la
bioética como los derechos humanos, necesitan, “a fortiori”, de estos dos elementos
-interrelacionados entre si- para poderse justificar como saberes multifacéticos y
multidisciplinarios dotados de una aprioristica validez consensuada de caricter
interinstitucional.

Dentro de este primer punto, hay que tener en cuenta que estos dos discursos
normativos (bioética y derechos humanos) requieren, siempre, de un respaldo
interinstitucional (tanto nacional como internacional) de caricter constitucional y
convencional -presumiblemente, auténomo, objetivo, universal, neutral y

multicultural, es decir, dependen del suefio mas idealista y dednticamente kantiano

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 108



posible de la filosofia de Kant- que les permita presentarse y posicionarse (en el
dmbito politico, en el dmbito cultural y en el dmbito social) como una razén
razonable para convivir arménicamente -sin ambicionar el “Tikkun Olam” o, en
su defecto, “el mejor de los mundos posibles”™, que, simplemente, tiende a
presentarse y representarse como una potencial y pacifica posibilidad de existencia
(tanto individual como colectiva) ante la brutalidad y la crudeza de conflictivas
realidades sociales tales como el “capitalismo gore” (Valencia, 2016), los procesos
nacionales y mundiales de “globalizacién y antiglobalizacién” (Held & McGrew,
2003), la “aporofobia” (Cortina, 2017) y, por supuesto -por tratarse, segtin algunos,
de la causa de muchos de los males de México-, del neoliberalismo con todas las
violencias sistémicas y epistémicas (Spivak, 2009), y con todas las profundas y muy
marcadas desigualdades sociales que conlleva.

Como segundo punto a considerar es menester sefialar que el respaldo
epistemoldgico de estos discursos normativos (bioética y derechos humanos),
dependiendo, siempre, por completo, de las multiples disciplinas de las que se
configura su abigarrado universo discursivo, tiende a presentar, no pocas veces,
muchos y muy variados problemas de orden discursivo y, sobre todo, de cardcter
ético-practico en la denominada “esfera puiblica” -lugar donde, presumiblemente,
en sociedades que se rigen bajo los postulados de “la democracia” (Touraine, 2022),
se gestan ambos discursos tanto en la politica como en las politicas puiblicas-. En
general, estos problemas se deben, en parte, a la multivocidad de las definiciones
que, en los “circulos de especialistas” (“comités de ética”, “comités de bioética”,
“defensorfas de derechos humanos”, “juntas académicas”, “comunidades de
expertos”, “recintos legislativos”, “recintos judiciales”, etc.), se ofrecen de estos
discursos y, en parte, a la multiplicidad de posicionamientos con su respectiva
diversidad de voces desde las cuales se esgrime tal o cual discurso que verse sobre
bioética y/o sobre derechos humanos.

Siguiendo este razonamiento y teniendo en cuenta que desde algunos postulados
de Aristoteles es bien sabido que, muchas veces -por desgracia la mayoria de las
veces-, la fuerza persuasiva de los discursos no necesariamente radica en el “logos”,

sino, en el “ethos” y/o en el “pathos”; por tales razones, en la actualidad, no resulta

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 109



extrafio ver, constantemente, emerger distintas voces con distintos discursos que se
pronuncian -o no, pues, en el fondo, no pronunciarse también es una forma de
pronunciarse- en torno a diversos y muy variados tépicos de bioética y derechos
humanos. Pensemos, por ejemplo, que jamds, nunca, seran ni las mismas posturas
tedricas -si es que las poseen- ni las mismas posturas ético-politicas las de las -asi
denominadas por los medios de comunicacién- “madres buscadoras” que las del
“Presidente de México”™; no serdn jamds, nunca, iguales las posturas de “las personas
migrantes” que las de la “persona titular del INM”; no serdn jamds, nunca, iguales
los posicionamientos de “los bloques conservadores”, los de los “neoliberales”, los
de las “feministas golpistas” o los de “los aspiracionistas” que los del “pueblo bueno”;
en sintesis, en materia de derechos humanos y bioética muchas veces, en muchos
contextos, suele ocurrir el anterior fenémeno lingiiistico enunciado.

Ahora bien, al respecto de estos dos peculiares topicos (la multivocidad en las
definiciones en las que se manifiesta el discurso y la multiplicidad de
posicionamientos con la pluralidad de voces que conlleva) resulta digno de mencién
un argumento de Manuel Atienza. Dicho argumento consiste en reconocer que “la
argumentacion de contenido bioético puede tener lugar en muy diversos contextos,
lo cual significa que los criterios de evaluacidn de la misma no pueden ser idénticos”
(Atienza, 2010, pp. 27-28). Ante esta problemitica Atienza usa como ejemplos tres
distintos modos de argumentacioén que se gestan en diversos ambitos de accidn de
la vida humana.

Dentro de estos modos de argumentar Atienza sefiala: 1) los que se dan en un
“contexto fuertemente institucionalizado, como es el caso de una sentencia judicial”
(p. 28); 2) la forma de argumentar que “puede tener lugar en el contexto de una
comisién de bioética, lo que significa que los limites institucionales, aun existiendo,
son menos fuertes: dado que las comisiones no suelen emitir decisiones vinculantes”
(p-28); y , finalmente, 3) las “argumentaciones sobre cuestiones de bioética que no
tienen mds limites que los que derivan de lo que suele denominarse el discurso
prictico racional: por ejemplo, cuando en la opinién puablica o en los foros
especializados (lo que suele llamarse “la sociedad civil”, esto es, el espacio ptiblico

no estatal)” (pp. 28-29) donde, constantemente, se debaten tépicos sobre bioética

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 110



(cambio climatico, migraciones masivas, inicio artificial y/o fin voluntario de la
vida, el aborto, el libre desarrollo de la personalidad, el estatuto juridico de las
“personas no-humanas”, la experimentacién con personas humanas y con personas
no-humanas, la guerra en el mundo, la inteligencia artificial, el trifico y el consumo
del fentanilo, etc.), y, por analogia y extension, de derechos humanos.

Finalmente, a manera de conclusién de este apartado, puede decirse -en virtud de
las consideraciones de Aristételes, Van Dijk y Atienza- que el derecho -en su faceta
nacional y soberana como Constitucién y en su faceta internacional
(manifestdindose como derecho comparado) como integracién pluralista de
principios morales y agendas politicas positivizadas- es, en dltima instancia,
inicamente un conjunto de enunciados. Es precisamente en virtud de esta peculiar
caracteristica -la cual, dicho sea de paso, ingenuamente, muchas veces, en muchos
contextos, suele ser banalizada o tachada de vago y ambiguo galimatias- que se
puede argumentar -como hacen también Enrique Ciceres Nieto y Juan Antonio
Cruz Parcero- que tanto la bioética como los derechos humanos, pese a su gran
carga de “pathos” y de “ethos”, son, desde el punto de vista del “logos”,
simplemente, conjuntos de enunciados que intentan normar desde diversos 4mbitos
(juridico, ético, politico, econdémico, cultural y educativo) de la accién humana las
relaciones existentes entre lo biolégico y lo cultural, entre lo “natural” y lo social,
entre lo orgénico y lo simbdlico.

Dichas relaciones han conducido -sobre todo desde la segunda mitad del siglo XX-
, de una forma u otra, a pensar y repensar el estatus ontoldgico del ser humano y de
la diversidad de entes (el planeta, los animales o las “personas no humanas”, la IA)
que con éste conviven. Dicho de otro modo, en el presente, es menester llevar a
cabo una revisién -con el auxilio de herramientas nominales no esencialistas-
ontoldgica y epistemoldgica de los supuestos normativos, axiolégicos e ideolgicos
bajo los cuales se sustenta o se pretende sustentar el discurso de los derechos

humanos y, por analogia y extension, el discurso de la bioética.

I. 1. 2) Génesis histérica e intento de normar diversos fenémenos sociales

emergentes.

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 111



Como corolario del punto anterior, la bioética se encuentra en estrecha relacion
con los derechos humanos debido a la promulgacién del Acta Declaratoria sobre
Bioética y Derechos Humanos (2005). Esta Acta propone, entre otras cosas, la
creacién de nuevos enfoques juridicos y éticos para garantizar que el progreso de
la ciencia y la tecnologia contribuya a la equidad y a la igualdad; asimismo, la
Declaracién incluye aspectos bioéticos relacionados con la justicia y la no-
discriminacién.

No obstante, y completamente al margen de si se toma 0 no como parteaguas
histérico la promulgacién de la referida Acta -aunque, como ya se ha demostrado,
la constitucionalizacién y la convencionalidad no son, por si solas, la causa de que
la bioética o los derechos humanos posean una aprioristica validez consensuada de
caricter interinstitucional- o de cualquier otro Tratado, Pacto, Cédigo, Protocolo,
Cumbre, etc., este punto, por si mismo, no agota la totalidad de la complejidad del
fenémeno ético discursivo (Apel, 1991) propio de los derechos humanos y de la
bioética, ya que para, realmente, poder pensar a cabalidad la relacién existente entre
la bioética y los derechos humanos este enfoque internacionalista vy,
eminentemente, legalista, por si mismo, no es suficiente para dar cuenta de la
complejidad de este fendmeno; por lo tanto, al ser esta forma insuficiente —por,
simplemente, tratarse de un fenémeno complejo- habria entonces que apostar por
cefiir dicho fenémeno desde su génesis histérica.

Para apostar por una consideracién histdrica- y no tinicamente por una de caricter
constitucional y/o convencional- de la interrelacién existente entre derechos

humanos y bioética es preciso tener en cuenta el siguiente argumento:

La razén es que, el derecho internacional no posee instituciones que centralicen la
produccién legislativa propia de los derechos estatales, al ser producido
fundamentalmente sobre la base de normas consuetudinarias y de tratados o
convenios celebrados entre los Estados, ni tampoco satisface la condicion de contar
con el monopolio de érganos encargados de la aplicacién de la fuerza fisica contra
otros Estados en caso de incumplimiento de sus obligaciones. (Céceres, 2000,
pp-57-58).

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 112



Dicho lo anterior, al considerar a la interrelacién entre los derechos humanos y la
bioética como una “verdad histérica” -acaecida, principalmente, en la segunda
mitad del siglo XX- resulta una apuesta metodoldgica sensata optar por la
historiografia, sin embargo, aqui también puede experimentarse el vértigo
metodolégico puesto que como “verdad histérica” que es, es, “eo0 1pso”, contingente
y no necesaria; por lo tanto, -de nuevo, por, simplemente, tratarse de un fenémeno
complejo- la historiografia también se muestra, por si sola, insuficiente para abordar
las complejas interrelaciones existentes entre la bioética y los derechos humanos.
Ademis de lo anterior, desde su orientacién cronoldgica, tanto la bioética como
los derechos humanos puede decirse que son construcciones discursivas
contemporaneas, pues ambos discursos normativos surgen -o, mejor, dicho,
resurgen de entre un gran ctimulo de ideologias (antiimperialismos, marxismos,
anarquismos, socialismos, comunismos, feminismos, ecologismos,
medioambientalismos y un largo etcétera de “ismos”) como “nuevas utopias”
(Moyn, 2015)-, tanto en sus formulaciones nacionales bajo la forma de
constitucionalizacién como en sus manifestaciones “mas alld del Estado nacional”
(Habermas, 2016), en la segunda mitad del siglo XX.

Ahora bien, ademis de tener en comun su génesis histérica, desde la segunda mitad
del siglo XX hasta la fecha, tanto los derechos humanos como la bioética se
caracterizan por atender a fenémenos sociales emergentes contemporineos, es
decir, ambos discursos intentan, con mayor o menor éxito, normar fenémenos que,
desde la complejidad de la multidisciplinariedad, van suscitindose en el mismo
devenir histérico de las sociedades y sus formas de ordenarse u organizarse a través
diversas interacciones simbdlicas y axiolégicas existentes entre los individuos y
entre las instituciones que conforman a dichas sociedades.

Este peculiar fenémeno socio—juridico remite, necesariamente, a lo que -quien, a
su vez, cita a David Strauss - Miguel Carbonell (2012) llama “la constitucién
viviente” (p.1). Pricticamente, la llamada “constitucién viviente” hace referencia a
las mutaciones constitucionales que, gracias a los cambios socioculturales, deben -
o ¢no?- tener lugar en diversos puntos de la historia en virtud de sucesos

paradigmdticos que obliguen a pensar y repensar, en términos de “lagunas”

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 113



(Guastini, 2012), las relaciones existentes en lo meramente juridico y todos aquellos
elementos sociales que escapan de la jurisdiccién de lo eminentemente juridico.
En sintesis, los dos elementos anteriormente enunciados (1) constitucionalizacién
y  convencionalidad, axiologia interinstitucionalizada 'y  epistemologia
multidisciplinaria; 2) génesis histérica e intento por normar fenémenos sociales
emergentes) son, a “grosso modo”, las dos similitudes que tienen en comiin el
discurso de los derechos humanos -bajo una concepcién constitucional- y el
discurso de la bioética. Sin embargo, para poder terminar esta introduccién, es
menester ain enunciar los dos desafios a los que, desde mi punto de vista, deben,
en el siglo XXI, hacer frente tanto el discurso de los derechos humanos como el
discurso de la bioética en nuestros contextos sociales y epistémicos inmediatos.

I.2. Dos desafios para la bioética y los derechos humanos en el siglo
XXI: 1) Encontrar una forma semintica que englobe en si una gran cantidad
de diversas acepciones de ambos vocablos. 2) Delimitar su objeto de estudio
y el alcance de sus inquisiciones.

Dicho lo anterior, ahora, en segundo lugar, se enuncian, brevemente, los
desafios a los cuales, desde mi punto de vista, se enfrentan, en el presente, tanto el

discurso de los derechos humanos como el discurso de la bioética.

Encontrar una forma semdntica que englobe en si una gran cantidad de
diversas acepciones de ambos vocablos.

Por, histéricamente, tratar de atender a diversos problemas emergentes desde la
transdisciplinariedad, un primer desafio que tienen que enfrentar tanto el discurso
de la bioética como el discurso de los derechos humanos es, precisamente, dar con
una correcta asignacién semantica o, mejor dicho, con una definicién satisfactoria
que permita englobar, en si, la multivocidad propia de este vocablo de etimologia
griega, pues la bioética, por ejemplo, se ha -no pocas veces y, por lo regular, con
escaso éxito- intentado definir ya sea bajo supuestos exclusivamente
antropocéntricos, o bien —como antitética aproximacién-, al margen de éstos.
Algunos de dichos intentos (desde las dos posturas, la antropocéntrica y la no-
antropocéntrica) tienden a postular la definicion de “bioética” -ya sea como “ciencia

tedrica”, o bien como “ciencia prictica” como sinénimo de los siguientes

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 114



conceptos: “ética aplicada”, “ética medioambiental”, “ética del cuidado”, “ética

”» « ” « ” o« ” o«

clinica”, “ética juridica”, “ética deontoldégica”, “ética teleoldgica”, “casuistica, “ética

” &« ”

del desarrollo sustentable”, “ecofeminismo”, “ética planetaria”, entre otros.
En lo concerniente a los derechos humanos, se encuentra un fenémeno anilogo.
Al respecto de este punto es preciso tener en cuenta tres argumentos. El primer

argumento es expuesto por Juan Antonio Cruz Parcero de la siguiente manera:

Defender, reclamar, exigir, reconocer, proteger, violar, ejercer...Son cosas que
hacemos con los derechos y a las cuales nos referimos de manera cotidiana. A su
vez, hay una serie de conceptos, calificativos o expresiones que usamos en torno a
los derechos: “humanos”, “fundamentales”, “basicos”, “naturales”, “absolutos”,
“relativos”,  “universales”,  “inalienables”,  “imprescriptibles”,  “legales”,
“constitucionales”, “subjetivos”, “morales”, “individuales”, “colectivos”, “civiles”,
“politicos”, “sociales”, “econdémicos”, “culturales”, entre otros. Tanto el lego como
el experto suelen hacer uso de estas expresiones, aunque muchas veces ignoren o

tengan ideas muy vagas sobre lo que puedan significar. (Cruz, 2007, p. 14)

El segundo argumento es desarrollado por Samuel Moyn, y, a la letra, dice:

Cuando las personas escuchan el término “derechos humanos” piensan en los
preceptos morales e ideales politicos mas elevados. Y tienen razén en hacerlo.
Tienen en mente una serie de prerrogativas liberales indispensables y algunas veces
principios mds amplios de proteccién social. Pero también hacen referencia a algo
mds. Este término implica una agenda para hacer del mundo un mejor lugar y
ayudar incluso a crear uno nuevo en el que la dignidad de cada individuo tenga

proteccién internacional.

odas luces este es un programa utdpico: considerando los estindares politicos
A todas 1 t prog top derando los estindares polit
que se aducen vy las pasiones que despierta, este programa se construye a partir de
la imagen de un lugar que atin no ha sido (...). Los “derechos humanos” se ufanan
e realizar este programa trabajando de la mano con los Estados cuando ello sea
de real te prog trabajando de 1 los Estad do ell
posible, pero también intentan denunciarlos y avergonzarlos ptiblicamente cuando

violan las normas més elementales. (Moyn, 2015, p. 11).

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 115



Finalmente, pero no menos importante, el tercer argumento parte de la
economia-politica y sus interrelaciones con los derechos humanos y la bioética, y

es expuesto por Stephen Holmes y Cass R. Sunstein de la siguiente forma:

El “costo de los derechos” es una expresion ricamente ambigua, porque los dos
sustantivos que la integran tienen significados multiples e inevitablemente
polémicos. Para mantener el anilisis lo mis enfocado y -en esa dimensién- lo
menos polémico posible, “costos” significard aqui costos incluidos en el
presupuesto, mientras que “derechos” se definird como intereses importantes que
pueden ser protegidos de manera confiable por individuos o grupos utilizando
instrumentos del gobierno. Ambas definiciones necesitan mayor elaboracion.
(Holmes & Sunstein, 2011, pp.33-34).

El problema metodoldgico del caricter lingiiistico de los derechos humanos
referido por Cruz Parcero, Samuel Moyn y Holmes & Sunstein, sin duda, invita a
pensar las relaciones existentes entre la conjuncién de “significados” y
“significantes” (De Saussure, 2003) que se manifiesta, de forma intersubjetiva -aun,
como lo advierte Manuel Atienza (2010), en las “comunidades de expertos” o
“circulos de especialistas™, ante la relacién que guardan tres conceptos entre si
interrelacionados, a saber, la “mente”, el “mundo” y el “lenguaje”.

Para simplificar -sin por ello caricaturizar o restar importancia a los debates
contempordneos sobre filosofia de la mente y filosofia del lenguaje- esta intuicién,
por “mente” -en este contexto y, Unicamente, para este texto- se entiende la
totalidad de los fendmenos cognitivos que configuran el horizonte de significado y
el universo discursivo de la vida humana; por “mundo” se entiende la totalidad de
los eventos tanto internos (percepcién, sensacion, memoria, autopercepcion, etc.)
como externos (lugares, personas, datos, sucesos, etc.) que tienen lugar en la
“mente” de los individuos; por “lenguaje” se entiende la facultad humana que, como
especie, se posee para, intersubjetivamente, comunicarse a través del uso de “signos
lingtiisticos” y “signos extralingiiisticos” y denotar con ello tanto los “eventos”
como los “fenémenos” que se expresan en el “mundo” y que se manifiestan ante la

“mente” de los individuos en su forma -valga la redundancia- individual y, en su

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 116



forma social o colectiva se plasman, de forma intersubjetiva, mediante el uso del
“lenguaje, de la “lengua” y del “habla”, o, mis especifico, segtin la pragmdtica o los
“juegos del lenguaje” (Wittgenstein, 1976 ) de los cuales parta cada usuario
lingiiistico en cada contexto especifico para cada caso concreto.

Siguiendo este razonamiento, puede, sin problemas, llegarse a enunciar un
problema de asignaciones semanticas que consiste, simple y llanamente, en no
poseer (por tener, regularmente, formaciones, escalas axiolégicas, vivencias y
experiencias previas, estilos y modos de vida distintos y, en ocasiones, distantes) las
mismas representaciones mentales al escuchar tal o cual “significante” en tal o cual
“lengua”. Pensemos, por ejemplo, en el siguiente enunciado: “Anita lava la tina”.
Suponiendo que existan tres hablantes distintos que escucharan dicho enunciado,
jamds, nunca -a menos, claro estd, que se pongan de acuerdo, de forma
convencional y/o consensuada, sobre el significado de tal enunciado- tendrén un
tinico “significado” univoco pues cada uno tendera a tener su propia “Anita” (v. gr.
una nifia, una mujer adulta mayor, una mujer joven, etc.), su propia “accién de
lavar” (v. gr. a mano, con jabén de polvo, con jabén liquido, etc.) y su propia “tina”
(v. gr. pléstico, madera, metal, etc.). Si con enunciados como el de “Anita lava la
tina” existen muchos problemas de imprecisién semantica debido al relativismo
lingtiistico -y, spor qué no?, psico-social y cultural- del cual, desde luego, se parte
al momento de asignar “significados” a los “significantes”, piénsese, por ejemplo,
ahora en la gran cantidad de problemas que generan grandes éxitos como "Estado
constitucional de derecho”, “Proteccién constitucional y convencional de los
derechos humanos en México”, “judicializacién de la bioética en México” o -si se
prefiere-, por tratarse de términos que implican el uso del prefijo “bio”, puede
pensarse en la gran cantidad de problemas (vaguedad, ambigiiedad y oscuridad) que
acarrean consigo conceptos tales como “derechos humanos”, “bioética”,
“bioderecho” y “biopolitica”.

Sin embargo -como puede inferirse de las anteriores evidencias textuales (Cruz
Parcero, Samuel Moyn y Holmes & Sunstein)-, existen tantas definiciones como
disciplinas inmiscuidas y entremezcladas en la configuracién del universo

discursivo en torno a la bioética y, por analogia, en torno a los derechos humanos;

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 117



por lo tanto, se vuelve tarea necesaria llevar a cabo una revisién semdntica que
permita pensar con claridad los supuestos antropolégicos (Cassirer, 1983 / Buber,
2018 ), los supuestos juridicos (Vizquez, 2012), los supuestos socio-ontolégicos
(Rodriguez, 2020) y los supuestos epistemoldgicos (Bunge, 1980/ Popper, 2022)
bajo los cuales se yerguen, en el presente, estos muy peculiares discursos normativos
multifacéticos y multidisciplinarios.

Este topico resulta digno de mencién puesto que -al igual que como sucede con
los derechos humanos- la bioética, desde sus origenes, se apoya, para su
legitimacién y validez discursiva, en diversos organismos -de cardcter positivo y
convencional- locales, nacionales e internacionales, es decir, la bioética, prima facie,
parece no tener -ademds de no poseer una forma semdntica univoca, tampoco posee
un conjunto de normas mis o menos consensuadas para su debida delimitacién,
jerarquizacién, ponderacién y clasificacién- un objeto delimitado hacia el cual
pueda dirigir sus inquisiciones.

En sintesis, este problema se origina gracias a que -puesto que “la bioética mds que
una disciplina, es una ciencia multidisciplinaria” (Garcia & Limén, 2018, p.21)- la
bioética conserva -derivada de su pluralidad de origenes o, mejor dicho gracias a su
originario pluralismo epistémico- una gran cantidad de definiciones, y, por tal
motivo, ésta, automdticamente se convierte en una ciencia multidisciplinaria
multivoca. Por tal razén, con miras ejecutar a una suerte de revision lingiiistica de
la “unificacién conceptual de los derechos humanos” (Montemayor, 2002) y, por
analogia y extension, de la bioética, es preciso hacer cosas con palabras y proponer
crear acuerdos o convenciones lingiiisticas que permitan, en medida de lo posible,
construir aproximaciones axiomdticas que faciliten la comprensién intersubjetiva
de fendémenos socio-juridicos, politicos y culturales contempordneos que atafien al
discurso de la bioética y al discurso de los derechos humanos.

A manera de conclusién de este apartado huelga decir que es posible pensar esta
imprecisién semintica que impide, entre otras cosas, elaborar una especie de
“consenso” que tenga en cuenta -siguiendo a John Langshaw Austin (1982)- a la
diversidad de los “actos de habla”, tanto en sus manifestaciones como 1) acto

“locutivo” (mera descripcién dotada de -usando la terminologia estructuralista de

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 118



Ferdinand de Saussure- “significado” y “significante” de los discursos que versan
sobre derechos humanos y bioética); 2) “acto ilocutivo” (acciones tales como
informar, formar, defender, promover y actuar que se desprenden del uso
determinado que se haga del discurso los derechos humanos y del discurso de la
bioética); 3) “acto perlocutivo (emanciparse a si mismo y/o a terceros, ponerse en
riesgo, enriquecerse al cobrar por honorarios, recibir ayuda gubernamental a través
de proyectos y/o programas sociales, obtener reconocimientos, empleos y/o puestos
honorificos, ser asesinado, lograr incidencias en la esfera publica o en la iniciativa
privada -por mencionar algunos ejemplos- mediante el uso del discurso de los
derechos humanos y del discurso de la bioética)” que aparecen como resultado de
la ambigiiedad, vaguedad u oscuridad conceptual que constantemente asedia a la
bioética -como también ocurre con los derechos humanos-, es decir, en este caso
preciso, para saber, como Austin, cémo hacer cosas con palabras es preciso aspirar
a construir una suerte de consenso minimo que permita pensar con claridad los
supuestos ontolégicos, antropoldgicos y epistemoldgicos sobre los cuales, en el
presente, se erigen los discursos que tienen en cuenta a los derechos humanos y sus
relaciones con las reflexiones que utilizan el prefijo “bio” (“bioética, “bioderecho”
y “biopolitica”).
I.2.2 Delimitar su objeto de estudio y el alcance de sus inquisiciones.

La bioética se encuentra, como cualquier paradigma explicativo naciente o proto-
ciencia emergente, irremediablemente, con el problema de su propia delimitacion
metodoldgica y esclarecimiento conceptual, es decir, se ve -como los derechos

humanos- ante la encrucijada de justificarse ontolégica y epistemoldgicamente.

Con este segundo tdpico, aqui se introduce, por ejemplo, para el caso de los
derechos humanos, una diferencia de opinién conceptual en torno al fundamento
de los derechos humanos -y, por extension, a la bioética en tanto que es o forma
parte de un derecho o de varios derechos humanos, segiin el enfoque y/o el punto
de vista que se asuma al respecto.

Frente a determinadas posturas que pretenden fundamentar ontolégicamente a los
derechos humanos bajo el concepto de “Dignitatis humanae” (“dignidad humana”)

”»  «

apelando a criterios deontolégicos y teleolégicos (“esencialismo”, “principialismo”,

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 119



”» [13 ”» [13

“iusnaturalismo”, “universalismo”, “idealismo”) que descansan en un supuesto -el
cual, en sus mis radicales y descabelladas formulaciones, también aparece como
teocéntrico- antropocéntrico habrd que disefiar posturas que no sean ni
universalistas ni relativistas, es decir, que sean posturas que tiendan a partir de
supuestos epistemolégicos instrumentalistas no esencialistas, esto es, posturas que
apuesten por un anilisis l6gico-semdntico de los presupuestos ontoldgicos y
antropolégicos, y que reconozcan los limites del paradigma (esencialista)
antropocéntrico, universalista, teoldgico y teleoldgico que asedia tanto al discurso
de los derechos humanos como al discurso de la bioética.

La dimensién ontolégica de las nociones o conceptos que sustentan -o pretenden
sustentar- a los derechos humanos, se tiene que reajustar o adaptar a ese modelo que
intenta indagar con una mirada critica y multidisciplinaria dirigida a desentrafiar
los distintos supuestos antropolégicos, ético-politicos e ideolégicos que, de manera
explicita o implicita, subyacen a o se desprenden de las diversas conceptualizaciones
y teorizaciones sobre el “fundamento” (ontoldgico y epistemoldgico) o sobre la
“fundamentacién” (axiolégica y ético-politica) del discurso de los derechos
humanos y del discurso de la bioética.

El anilisis de dichos supuestos permitird vislumbrar el despliegue de diferentes
problematicas de indole axiolégico que se gestan a la luz de las paraddjicas
relaciones e interrelaciones dialécticas entre lo internacional y lo nacional, lo global
y lo local lo multifactorial y lo multidisciplinario, lo publico y lo privado, la
ortodoxia y la heterodoxia, las innovaciones tecnolégicas y los modelos juridicos,
sociolégicos, culturales, educativos y valorativos aceptados como modelos
normativos mayoritarios en sociedades dindmicas, multiculturales, plurales y
globales como lo es la sociedad mexicana.

En lo relativo a este topico, a continuacidn, se propone, mostrar como es que, en
los dltimos tiempos, se ha tendido a considerar a la bioética -y por extension, insisto,
a los derechos humanos- desde otros supuestos filoséficos (un instrumentalismo
lingiiistico proveniente de la historiografia de la filosofia, un intersubjetivo y
nominal convencionalismo epistemoldgico y una implementacién de la laicidad en

el plano ético-politico de las decisiones socio juridicas mis relevantes de las dltima

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 120



décadas); esto es, describir como es que, en el presente, se presenta la forma de
pensar a los mismos fenémenos desde tres distintas -pero no distantes-

concepciones.

II. TRES TENDENCIAS CONTEMPORANEAS PARA EL ABORDAJE
METODOLOGICO DE LAS RELACIONES EXISTENTES ENTRE
BIOETICA Y DERECHOS HUMANOS.

Una vez enunciadas las dos similitudes que guardan, y ya sefialados los dos desafios
que, desde mi punto de vista, aguardan tanto al discurso de la bioética como al
discurso de los derechos humanos, a lo largo de este segundo apartado se exponen
-al menos- tres formas contemporaneas de abordar la relacién existente entre estos
dos discursos normativos del presente.

Ahora bien, puesto que “la obligacién ética de un filésofo ante un problema social
o bioético, puede concebirse al menos de dos maneras: o bien analiza el problema
y propone soluciones sin tomar partido alguno, o bien toma una posicién clara y
distinta ante el problema y se compromete con el mismo” (Rivero, 2007, p.147), en
este segundo apartado se opta por analizar -en concreto, ejemplificar la complejidad
de los discursos que hacen alusion a tdpicos especificos sobre bioética y derechos
humanos con tres trabajos que han visto la luz recientemente- las problematicas
anteriormente sefialadas.

Las tres formas contemporaneas de abordaje de la relacién existente entre bioética
y derechos humanos seleccionadas tienen su origen al interior de la comunidad
epistémica de México, en concreto, me refiero a tres textos que se han producido
por tres investigadoras de la UNAM, a saber, 1) “Introduccién a la bioética desde
una perspectiva filosofica” (2021) de Paulina Rivero Weber; 2) “Manual de bioética
y bioderecho” (2021) de Maria de Jestis Medina Arellano; 3) “El derecho al aborto
y la objecién de conciencia en materia sanitaria en México” (2023) de Pauline
Capdevielle.

Las tres obras seleccionadas guardan algunas semejanzas entre si-ademas de su lugar
de procedencia- por el hecho de partir del reconocimiento de tres supuestos
metodolégicos en comiin, a saber, 1) El reconocimiento de la importancia que -

tanto para el discurso de los derechos humanos en general, como para el discurso

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 121



de la bioética en particular- de algunos postulados (separacién entre Estado e
iglesias, reconocimiento pleno de la libertad religiosa -manifestada como libertad
de conciencia y como libertad de culto-, neutralidad del Estado ante cualquier
manifestacion religiosa -incluida la no creencia y otras formas no teistas como el
panteismo, el agnosticismo y el deismo- secularizacién de la ciencia y la tecnologia)
propios de la laicidad. 2) Reconocimiento de la multivocidad y la
multidisciplinariedad que se manifiesta, de una forma u otra, en los recientes debates
sobre bioética y derechos humanos. 3) Atencién a problemas y fenémenos
emergentes contemporaneos.

Como en la introduccién se sefiald, los argumentos esgrimidos y las reflexiones aqui
plasmadas tienen, en parte, su razén de ser en la lectura de tres formas (Rivero,
2021/ Medina, 2021/ Capdevielle, 2023) contemporaneas ya sefialadas de abordar a
la bioética y, en parte, en la lectura del articulo “El estatuto epistemoldgico de la
bioética” (Roqué & Corcd, 2013). Es, precisamente, en torno a las conclusiones a
las que llegan estos dos filésofos de la ciencia sobre las cuales se desarrollard una
especie de “argumentacién coordinada” con algunos postulados de las tres autoras
ya mencionadas. Dichas conclusiones se enuncian, como desafios y/o lagunas a los
problemas que deja, hoy, abiertos la bioética -y, por analogia y extensién, los

derechos humanos- de la siguiente manera:

1) La consideracién generalizada del conocimiento cientifico como el paradigma
del conocimiento perfecto y su exaltacién como conocimiento exclusivo. 2) La
extensiéon del método cientifico experimental hacia dimensiones que no le
corresponden, y una determinada concepcién a priori del ser humano incurren en
una serie de contradicciones tedricas y existenciales. 3) La verdad en la actividad
tecnocientifica interpretada como corroboracién empirica y no como algo
provisional (...). 4) El ritmo acelerado con que emergen cuestiones inéditas e
inesperadas, planteadas por las nuevas investigaciones biolégicas y por el desarrollo
de las técnicas biomédicas (...) 5) La insistencia en el legalismo que antepone las
leyes sobre la legitimidad moral de las normas. 6) La reduccién de la Bioética a su
dimensién puramente aplicativa y sin reparar en su fundamentacién filoséfica.
(Roqué & Corcd, 2013, p. 473).

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 122



Dicho esto, ahora se pasa al andlisis de cada una de las tres propuestas

enunciadas.

I1.1 “Introduccién a la bioética desde una perspectiva filoséfica” (2021).

En su gran generalidad, el libro de Paulina Rivero Weber y su propuesta de abordar
a la bioética desde una perspectiva filoséfica atiende -teniendo siempre en cuenta
el problemitico origen conceptual que se haya detris de la palabra “bioética”-, de
entrada, a la tltima -aporética- premisa (punto 6) que plantean Roqué y Corcé.

Este primer argumento se expone, en palabras de su autora, asi:

Esta introduccién a la bioética estd escrita desde una perspectiva privilegiada.
Porque la filoséfica no es, permitaseme decirlo, equivalente a cualquier perspectiva.
Desde cualquier otro lugar, escribir un libro sobre bioética podria parecer una
ambicién desmedida. (...). La forma de escribir una introduccién general debe
corresponder a aquella disciplina que sea capaz de hablar de modo general; esto es,
que pueda exponer aquello que es comin y que une las fronteras de tan variadas
disciplinas en una sola. Y eso, precisamente, es lo que hace la filosofia desde su

surgimiento hace mds de 2,500 afios. (Rivero, 2021, p. 19).

Como segundo punto -perspectiva que, en su gran generalidad, es el punto que,
con mayor evidencia, guardan méds en comun las posturas de Rivero, Medina y
Capdevielle- estdn tanto el reconocimiento de la complejidad y de la multivocidad
inherentes al discurso de la bioética y, sobre todo, el reconocimiento de la laicidad
como eje rector en las discusiones y debates propios de la bioética.

Al respecto del primer punto, Rivero sostiene que “la bioética, en general, es una
ciencia de fronteras que puede incumbir a todas y a cada una de las diferentes dreas
del saber y del hacer humanos” (Rivero, 2021, p. 21). En lo relativo al segundo
punto afirma que “hay ciertas caracteristicas imprescindibles de la bioética: la
laicidad es una de ellas. Una bioética que no sea laica, simplemente no es bioética;
puede ser moral o religién, pero no es bioética” (Rivero, 2021, p.23).

Digno de mencién -como tercer punto- resulta que pese a que gran parte de su

argumentacion estd basada en sus propias lecturas e interpretaciones-lo cual, desde

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 123



luego, nada tiene de malo o de raro en el imbito profesional del quehacer filoséfico-
sobre el pensamiento de Nietzsche (principalmente teniendo en cuenta textos como
“El nacimiento de la tragedia”, “La gaya ciencia”, “Aurora”, “Ecce homo”, “Asi
hablé Zaratustra” y otros tantos mas) cabe sefialar que, una vez que toma partido
(por una suerte de ecologismo especista mas holistico que contempla los derechos
de los animales y los derechos humanos derivados de los medioambientalismos
contemporaneos) ante el problema del reduccionismo que implica y supone el
paradigma antropocentrista (punto 2 de Roqué y Corcd) es que se dedica al andlisis
de algunos fendmenos sociales emergentes (punto 4 de Roqué y Corcé) que, desde
la 6ptica de los derechos humanos y de la bioética, son dignos de mencién: 1) el
estatus ontoldgico y juridico de entidades no-humanas (v. gr. los animales, el medio
ambiente, el planeta); 2) el cambio climético; 3) la interrupcién voluntaria del
embarazo, el final voluntario de la vida y el origen artificial de la vida; 4) la
seguridad alimentaria y la calidad de vida de las personas adultas mayores.

Finalmente, como cuarto punto, gracias a la muy notoria y bastante marcada
influencia (enérgica repulsa a los presuntuosos proyectos de construccién del
conocimiento cientifico moderno, ilustrado y roméntico (puntos 1 y 3 sefialados
por Roqué y Corcd)) de Nietzsche en la obra de Rivero Weber es que -por tratarse,
por supuesto, de una aproximacién desde la filosofia- no resulta nada descabellado
pensar que, por sus propios supuestos semanticos y teérico-metodolégicos, la
contempordnea aproximacién que a la bioética, desde la filosofia, hace Rivero
Weber se presenta como una forma de abordar a la bioética -cumpliendo asi con el
punto 5 enunciado por Roqué y Corcéd- que no es legalista o que no superpone la
validacién moral de las normas a su positivizacién en las constituciones o en tratados
internaciones, sino, antes bien, lleva a cabo -muy al estilo de Nietzsche (2005) en
“La genealogia de la moral”- un estudio genealégico que, paraddjicamente, tiene

su mismo origen arqueoldégico (Foucault, 2002) en el “vitalismo” de Nietzsche.

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 124



I1.2 “Manual de bioética y bioderecho” (2021).

En esta obra Medina Arellano parte -a diferencia de Paulina Rivero y, como se verd
més adelante, de Pauline Capdevielle- de algunas discusiones semdinticas que
aparecen al interior de las innegables interrelaciones que existen entre las ciencias
biomédicas y las ciencias juridicas. Por tratar de temas de vanguardia y actualidad -
atendiendo con ello a los puntos 1, 2, 3 y 4 sefialados por Roqué y Corcé- en el
ambito de la hiper especializacién en temas, topicos y fendmenos emergentes
contempordneos que atafien al derecho, y por, constantemente, mediar con el
constante avance de las ciencias biomédicas esta reciente aproximacién tedrico-
metodoldgica a la bioética resulta bastante atil y atractiva sobre todo si se piensa,
como la autora constantemente sugiere, la relevancia de este tipo de estudios en
materia legislativa, académica y ético-politica para la actual dimensioén socio-
juridica mexicana que oscila -gracias a la constitucionalidad y a la
convencionalidad- en la dialéctica que existe entre lo nacional y lo internacional,
entre lo local y lo global.

Pese a que sus planteamientos tedrico-metodoldgicos provienen,, principalmente,
de las ciencias biomédicas, el derecho constitucional y el derecho internacional de
los derechos humanos (DIDH), lo realmente interesante del ensayo de Medina es
el desafio que implica el hecho de acufiar conceptos; en este caso concreto el vértigo
que implica el pensar las relaciones existentes entre el binomio “bioética” y
“derechos humanos” bajo el concepto de “bioderecho”. Lo anterior, en palabras de

la autora, se encuentra expuesto como sigue:

El objetivo principal de este capitulo es el de describir y analizar el puente de
comunicacién entre la reflexion bioética y su encuentro con los de derechos
humanos, un binomio que hoy podemos denominar “bioética” y “bioderecho”. La
interaccién entre la bioética y el bioderecho implica la existencia necesaria de

enfoques interdisciplinarios para su estudio. (Medina, 2021, p.17)

Ahora bien, segtin sostiene Medina, en lo que respecta al término “bioderecho”
“algunos autores tienden a percibir este concepto como jerdrquicamente superior,

evolucionado y delegado por la bioética, mientras otros piensan que bioética y

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 125



bioderecho son un complemento continuo y ascendente” (Medina, 2021, p. 23), y
en lo concerniente a los derechos humanos asegura que éstos “han llegado a
instituirse en “laicos y universales” entre la mayoria de las naciones” (Medina, 2021,
p. 38). Sin embargo, pese a la trascendencia de lo anterior, lo realmente interesante
-insisto- de esta propuesta es el intento de cefiir bajo un mismo referente
(“bioderecho”) las intrinsecas relaciones que guardan los derechos humanos con la
bioética.

Medina tiene en cuenta el gran problema que para la reflexién
contempordnea representa la barrera multidisciplinaria y plurimetodolégica que, en
el presente, subyace tanto para la bioética como para los derechos humanos; es,
precisamente, para sortear esta dificultad -cumpliendo con ello con el punto 6
enunciado por Roqué y Corco- que recurre al rescate de algunos postulados
tedricos que toma -y desde los cuales toma partido- de la filosofia (la filosofia de la
ciencia, la deontologia kantiana, el utilitarismo de John Stuart Mill y el
consecuencialismo moral de John Harris) la teologia (sobre todo en algunos valores
morales que de ella provienen tales como “compasion, atencion, culpa y sacrificio”
(Medina, 2021, p. 30)) y el derecho (bajo la perspectiva de una suerte de sociologia
del derecho de los derechos humanos emanada de las luchas por los derechos de los
pacientes), no obstante, su interés principal -y también su gran mérito como
investigadora- radica en trabajar la relacién entre ciencias biomédicas y ciencias
juridicas con miras a lograr la fictica judicializacién de la bioética en México que
no se reduce -cumpliendo con ello al punto nimero 5 enunciado por Roqué y
Corcé-, de ninguna manera, a mero legalismo ya que, desde distintas aristas (social,
juridica -constitucional y convencionalmente-, politica, ética y, por supuesto,
bioética) atiende a las problematicas interrelaciones que existen entre la bioética y
los derechos humanos dando como resultado origen a una nueva 4rea de
oportunidad, esto es, dando origen -al menos en nuestras comunidades epistémicas

inmediatas- al “bioderecho”.

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 126



I1.3 “El derecho al aborto y la objecién de conciencia en materia sanitaria en
México” (2023).

Hablar de este texto de Pauline Capdevielle es, sin duda, hablar -ademds de las
relaciones existentes entre bioética y derechos humanos- de “biopolitica”, ya que
hablar de “biopolitica”, es, sin duda, hablar de “la gestién y la regulacién de los
procesos de vida a nivel de la poblacién. Tiene que ver mis con seres vivos que con
sujetos del derecho, o mis exactamente, con sujetos del derecho que son seres vivos”
(Lemke, 2017, p.17).

En ese sentido, este texto de Pauline Capdevielle hace referencia, ademis de a
algunas cuestiones relativas (tensiones, en el dmbito politico y social, entre el
Estado, las iglesias y la sociedad civil; reconocer y otorgar reconocimiento, en el
dmbito politico y social, a la representacion constitucional de caricter democritico,
es decir, dar valor y voz a las manifestaciones del sentir popular y cotidiano, sobre
todo de sectores de la poblacién que se encuentran en condiciones histéricas y
sociales de desigualdad o vulnerabilidad) al Nuevo Constitucionalismo
Latinoamericano (NCL), a algunos t6picos (reconocimiento y exigencia ético-
politica y juridica del respeto al derecho de las libertades sexuales, emancipacién de
los cuerpos y reconocimiento de identidades de género diversas -en este caso
concreto, hombres trans, mujeres lesbianas (Wittig, 1992) , mujeres bisexuales,
mujeres no-binarias y mujeres de género fluido-) de actual relevancia socio-juridica
provenientes de los feminismos contemporaneos y de la problemitica que implica
la judicializacién de la bioética en México -atendiendo con ello a los puntos 1, 2,
3,4y 5 de Roqué y Corco- que se manifiestan, en el presente, como “el proceso de
despenalizacién y constitucionalizacién de un derecho a decidir para las mujeres y
personas gestantes” (Capdevielle, 2023, p. 8)).

Si una de las tres caracteristicas que, segiin se sostuvo en la introduccién a este
segundo apartado, sustenta a esta breve puesta en relacién entre las autoras aqui
estudiadas (Rivero, Medina y Capdevielle) es, precisamente, el reconocimiento de
la importancia de la “laicidad” para los debates contemporidneos en materia de

derechos humanos y bioética. Desde este enfoque resulta entonces necesario

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 127



otorgar, como punto de partida, una definicién inicial de “laicidad”. Dicha

definicion se presenta de la siguiente forma:

De manera general, podemos decir que se trata de un concepto politico-juridico
utilizado para referir a un particular modo de configuracién del Estado con respecto
a las instituciones religiosas y convicciones fundamentales particulares, que postula
una autonomia real entre el poder politico y religioso. Desde el punto de vista
histérico, la laicidad surge como el proyecto intelectual de separacién entre el
dogma vy la razén critica y la reivindicacién de la autoridad moral e intelectual de

los seres humanos. (Capdevielle, 2019, p. 102).

Como puede inferirse de la anterior evidencia textual el concepto de “laicidad”
obedece a una compleja 16gica multidisciplinaria. Desde este punto de vista es -
seglin su autora- preciso hacer una distincién que implica mostrar el fenémeno en
tres distintos niveles de analisis:

En primer lugar, la laicidad puede entenderse a partir de las ciencias juridicas,
especialmente, desde un enfoque constitucional. Desde este punto de vista, la
laicidad se analiza a partir de las normas y principios constitucionales, en particular,
las clausulas relativas a las relaciones Estado-iglesias (caricter secular o confesional
del Estado) y los derechos fundamentales garantizados (libertad de conciencia, de
religion, de asociacion, de expresion de las convicciones religiosas, etcétera). (...).
También, la laicidad puede examinarse desde un abordaje socioldgico, el cual hace
hincapié, mds que en los aspectos formales, en las condiciones pricticas de las
relaciones entre el Estado y las iglesias. (...). Finalmente, también es posible un
acercamiento al concepto desde la teorfa politica, entendida aqui como la
descripcion y explicacién de modelo a politicos a partir de un conjunto organizado
y coherente de ideas y principios. (Capdevielle, 2019, p. 103).

Ahora bien, volviendo-sin por ello dejar de tener “in mente” lo anterior- a los
argumentos que presenta la Dra. Capdevielle en su “opinién técnica sobre temas de
le relevancia nacional” del 2023, son dos las discusiones y los debates fecundos tanto
para la bioética como para los derechos humanos que, a su parecer, aparecen como

fenémenos de interés nacional: 1) la despenalizacién y el reconocimiento

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 128



constitucional -via jurisdiccional- del derecho al aborto de las mujeres y las personas
con capacidad de gestar; 2) la objecion de conciencia en distintos 4mbitos de la vida
humana y la desobediencia civil o la no obediencia -voluntaria- del derecho.
En virtud del progresivo avance del discurso de los derechos humanos, en nuestro
pais, estos dos temas (el derecho al aborto y el derecho a la objecién de conciencia)
suponen e implican, en el presente, un cambio de paradigma (Kuhn, 2021) en la
consolidacién cultural, juridica, ética, social y politica de los horizontes de
significado y de valoracién axioldgica interinstitucional que constituyen a los dos
fendmenos. Pensemos en la complejidad de lo anterior utilizando como ejemplo el
primer fenémeno enunciado, a saber, el derecho al aborto en México.
En lo relativo a este fenémeno (el derecho al aborto) el cambio de paradigma, segiin
argumenta Capdevielle, se gesta, principalmente, en dos flancos: 1) iniciativas de
ley para la despenalizacién del aborto -y las reacciones tanto a favor como en contra
emergentes por parte de distintos sectores de la poblacién- en distintos Estados de
la repiblica mexicana y 2) la promocién de amparos para personas especificas en
casos concretos derivados de la tipificacion penal del aborto. Y, principalmente,
gracias a tres factores tiene su dptima implementacién en la legislacién mexicana:
1) participacion de la sociedad civil, 2) incorporacién de agendas internacionales en
politicas y legislaciones nacionales y/o locales, y 3) reconocimiento y exigencia de
los derechos humanos de las mujeres -incluidas, desde luego, las nifias, las
adolescentes y las personas adultas mayores- y de las personas con capacidad de
gestar.
En lo que concierne a la “objecién de conciencia” ésta se define de la siguiente
manera:
La objecién de conciencia consiste en la negativa de una persona en acatar un
mandato legal por considerarlo en contra de sus convicciones fundamentales, ya
sean de indole religiosa, ética o filoséfica. En México, en el dmbito sanitario, la
problemitica de la objecién de conciencia se ha cristalizado en los tiltimos afios en
torno a las politicas sexuales y reproductivas, en particular, mediante el rechazo
masivo, y en algunas ocasiones, organizado, de los profesionales en participar en
abortos (Capdevielle, 2023, p.41).

Sin embargo. También debe advertirse que:

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 129



El concepto de objecién de conciencia no se agota en la idea de insumisién o
resistencia al derecho, sino que encuentra su especificidad en sus razones o
motivaciones, en este caso, en la existencia de motivos de conciencia. La idea de
conciencia es dificil de cernear debido a su caricter etéreo e insaciable. En efecto,
si nadie jamas ha visto la conciencia, nadie dudarfa tampoco de su existencia, por
lo tanto, la conciencia designa tanto la capacidad del ser humano en reconocerse
en sus atributos esenciales como también su reconocimiento reflexivo de las cosas,
la actividad mental a la que puede acceder, su proceso de representacién mental del
mundo, o su conocimiento interior del bien y del mal. (Capdevielle, 2015, p.20).

Desde este punto de vista, pensar a la “objecién de conciencia” concebida como un
derecho humano, implica, necesariamente, pensar a la “libertad de conciencia” y
sus criticas interrelaciones con el dmbito de la vida, la salud y reproduccién humanas
(Capdevielle, 2017), es decir, con la “bioética”, con el “bioderecho” y con la
“biopolitica”. Asi, por ejemplo, resulta interesante pensar que la “objecién de
conciencia” no resulta -en términos de filosofia del derecho, de filosofia politica y
de filosofia moral, y bajo el pluralismo axiolégico y la ponderacién de derechos-
igual de escandalosa y/o polémica en el 4mbito mercantil (v.gr. negarse a cocinar y
vender un pastel de bodas a una pareja del mismo sexo apelando a libertad de
expresion y de conciencia) o en el dmbito civil y/o familiar (v. gr. negar el
matrimonio, la adopcién y/o la patria potestad de menores de edad a una pareja del
mismo sexo apelando a razones y argumentos religiosos y/o a fundamentalismos
legales y/o procesales) que en torno en asuntos de corte militar (v.gr. negarse -so
pena de cometer con ello traicién, rebeldia y/o sedicién- a asesinar, en la “guerra

29

por la “paz” -siendo padre, esposo e hijo-, a nifias, nifios, y adolescentes, mujeres
y personas adultas mayores) y/o en materia sanitaria (v. gr. practicar el aborto,
practicar la reproduccién o el fin de la vida asistidos, o aceptar, o no aceptar, el
argumento de la “libertad de conciencia”y de religién para practicar, o no practicar,
una apremiante transfusién sanguinea a una persona testigo de Jehova).

En sintesis, teniendo en cuenta lo anterior (1) importancia del principio de laicidad
para los debates sobre bioética y derechos humanos; 2) necesidad de atender -

atendiendo a los postulados del NCL-, desde la multidisciplinariedad y la

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 130



complejidad a fenémenos sociales emergentes que no estaban pensados,
originariamente, por el constituyente; 3) plasmar de manera casuistica e inductiva
la irrupcién del Derecho Internacional de los Derechos Humanos (DIDH) en el
contexto nacional mexicano a través de la constitucionalizacién de derechos
humanos emergentes), algunas de las aportaciones de Pauline Capdevielle a los
debates contempordneos en materia de bioética y derechos humanos -ademis de
gestarse en la comunidad epistémica nacional e internacional de investigadores e
investigadoras del IIJ de la UNAM vy atender, gracias a su trabajo multidisciplinario
que escapa del mero legalismo, con ello al punto 6 enunciado por Roqué y Corcé-
pueden pensarse entrelazadas, tanto por sus contenidos temdticos como por sus
procederes tedrico-metodoldgicos, con los términos de “bioética”, “bioderecho” y
“biopolitica”.

Puesto que -ademds de hacerlo también desde un paradigma que tiene en alta
estima y aprecio a los desarrollos sociales de la ciencia y la tecnologia- “el concepto
de la biopolitica adopta una base ecoldgica y se convierte en un punto de referencia
de diferentes intereses ideoldgicos, politicos y religiosos” (Lemke, 2017, p.39) y
debido a que, en la actualidad, en los debates recientes sobre problemas
contemporaneos de bioética y de derechos humanos, en virtud del reconocimiento
de la diversidad cultural y el pluralismo axiolégico que se encuentran protegidos,
tanto de manera convencional como de manera constitucional, en la libertad de
conciencia, la cual ya no trata, inicamente, de construir hombres de paja, castillos
de naipes o falsas dicotomias entre “lo laico” y “lo secular”, entre lo “lo sagrado y lo
profano” (Eliade, 2022), entre lo que es de Dios y lo que es del césar (Masferrer,
2004), es decir, en los temas que atafien a las interrelaciones que existen entre
bioética y derechos humanos -y que se manifiestan, en el presente, segtin se ha
demostrado, como “bioética”, “bioderecho” y “biopolitica”-, “ya no se trata, por lo
tanto, de una pugna entre razones religiosas y argumentos seculares, sino de una
disputa en torno a la interpretacion de los principios y valores de la democracia y
de los derechos humanos”. (Capdevielle, 2017, p. 135).

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 131



III. CONCLUSIONES.

A manera de conclusién de estas aproximaciones contemporaneas al abordaje de
fendmenos sociales emergentes relacionados con la bioética y con los derechos
humanos se pueden enunciar -teniendo también en cuenta las dos similitudes que
guardan y los dos desafios que aguardan tanto al discurso de la bioética y el discurso
de los derechos humanos enunciados en la primera parte de este escrito- los
siguientes dos argumentos:

En primer lugar, en virtud de la constitucionalizacién y de la convencionalizacién
-tanto de la bioética como de los derechos humanos-, de la interinstitucional
invalidez y sobre el pluralismo metodolégico, disciplinario y epistemolégico que
subyace a estos dos discursos normativos (bioética y derechos humanos) resulta
preciso -partiendo de reflexiones que provienen de la axiologia (Frondizi, 2021)-,
preguntarse si la adopcién de tan elevados contenidos es debido a 1) sus contenidos
proposicionales “per se”, es decir, apostar a que dichos principios son valiosos en si,
por si y para si (tesis objetivista), o si, por el contrario, la adopcién de esos valores,
principios y normas obedece a 2) las experiencias subjetivas (derivadas a su vez de
muchos otros factores subjetivos tales como la raza, la clase, el género, las
preferencias politicas, la calidad y el grado de estudios, la comunidad epistémica o
la tradicion a la que se pertenece, etc.) a las cuales se haya sujeto tal o cual persona
en tal o cual contexto frente a tal o cual suceso, es decir, depende por entero de las
variantes y fluctuantes motivaciones personales que lleva -0 no- a cada persona a
ceflirse o0 no cefiirse a seguir y/o poner en prictica -0 no- determinados discursos
normativos tanto en sus contextos sociales inmediatos como en las praxis
intersubjetivas o la apropiacién existencial subjetiva de ciertos principios ético-
politicos que ello conlleva (tesis subjetivista).

Sin embargo, también puede ser -apropésito de los dos anteriores casos- el caso de
que no se opte ni por lo uno ni por lo otro, es decir, que estos discursos normativos
no sean apropiados -de forma interinstitucional- en virtud las mdaltiples y
abigarradas posibilidades que otorgan tanto el objetivismo como el subjetivismo,
sino, antes bien, provienen de la obligatoriedad que el derecho les otorga en la

medida en que son, en dltima instancia, entidades lingiiisticas o conjuntos de

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 132



enunciados emitidos por autoridades competentes para ello. Si se parte de esta
tltima premisa se obtiene entonces 3) la posibilidad de que la obligatoriedad -la
cual supone e implica que es gracias a la fictica realizacién del “bien comin” en el
“4mbito social™- que se encuentra plasmada de forma constitucional y/o
convencional en tal o cual instrumento legal no estd en sus contenidos -pues, en
sentido estricto, da igual cuales sean éstos-, es decir, esta tercer opcién tiende a
sefialar que la cuestion de sus condiciones de validez y aceptabilidad no radica, en
absoluto, en sus contenidos (objetivistas o subjetivistas), sino, que, por el contrario,
dichas condiciones se deben, por entero, a su procedencia (tesis de la arbitraria
obligatoriedad universalista).

Si se atiende a la anterior afirmacién (la validez del discurso depende, siempre, de
la procedencia de tal o cual discurso normativo) se llega entonces a 4) un punto
critico en el cual el origen de la procedencia -en el supuesto de la
constitucionalizacién y de la convecionalizacién de dichos discursos normativos-
de dicho fenémeno juridico no obedece a la 16gica meramente juridica, es decir, si
el derecho (tanto en su faceta nacional como en su faceta internacional) pretende
normar o regular fenémenos sociales -0, incluso fenémenos y procesos biologicos,
orgdnicos y “naturales” que subyacen (nacimiento, calidad de vida y
mantenimiento de la misma, reproduccién, inicio y fin de la vida) a la condicién
humana como en el caso la “bioética”, del “bioderecho” y/o de la "biopolitica” éste
depende, entonces, de dichos fendmenos sociales. Si el derecho no tiene en cuenta
factores éticos, cientificos, filosoficos, culturales, politicos y econdémicos, entonces
éste no puede ser (ni en su faceta nacional bajo los alegatos de soberania y
democracia, ni en su faceta internacional bajo las formas de progresividad y
cooperacién politica y econémica en agendas plurales y globales), en absoluto,
considerado como una fuente fiable a la cual atribuir la obligatoriedad axiologica
de sus contenidos proposicionales (tesis de la insuficiencia -por ser tautolégica-
autorreferencial o circular del derecho).

Sea cual sea la posicién que se asuma -o incluso si ninguna de las anteriores se
asume, estd bien, no pasa nada, el problema sigue estando aunque se niegue- lo que

resulta realmente relevante preguntarse, en términos de axiologia, es ;por qué

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 133



ciertos valores resultan ser mas valiosos que otros?; spor qué -y para quién o para
quiénes y desde dénde- ciertos valores tienden a ser mis valiosos que otros?; ;por
qué ciertos valores tienden a tener mayor aceptabilidad politica, juridica, histérica
o sociocultural que otros? Ejemplificando estas interrogantes puede decirse que en
el 4mbito de la bioética y de los derechos humanos existe una tendencia a ensalzar
valores relacionados con la democracia, la laicidad, el pluralismo, la
constitucionalizacién y la convencionalizacidn de ciertos principios frente a otros
(v. gr. el tomismo ante el deismo; el kantismo ante el utilitarismo; el marxismo ante
el pragmatismo; el antropocentrismo ante el ecocentrismo; el tecnocentrismo ante
la interrelacién de las humanidades; el fundamentalismo ante el pluralismo). En este
punto puede -como ya lo advertia Medina Arellano- notarse la trampa del
relativismo, sin embargo, tampoco el universalismo, desde mi 6ptica, es una buena
apuesta puesto que implica, “a priori”, suponer que no existen ambigiiedades ni
vaguedades ni oscuridades, y, mucho menos, diferencias de opinién en torno al
lenguaje que se usa para comprender dicha universalidad, es decir, implica suponer,
siempre, que dicho lenguaje es uno y no mdltiple, que es univoco y no multivoco,
que parte del centro a las periferias, que es revelado u otorgado y no construido;
por lo tanto, una forma -la que, desde la filosofia del lenguaje, se ha venido
ensayando a lo largo de este escrito- que tienda a revisar los supuestos
antropoldgicos, ontoldgicos y epistemoldgicos a través de un anilisis critico del
discurso y de los elementos semédnticos que componen a los discursos que versan
sobre bioética y derechos humanos me parece mds oportuna para poder, en el
presente -sin aspirar a verdades absolutas y/o inamovibles por reconocer el
paulatino progreso de la ciencia y los impactos que ésta pueda llegar a generar en
el 4mbito socio-juridico e historico-cultural-, construir no sélo convenciones
metodoldgicas mediante categorias de anilisis o de herramientas tedrico-
conceptuales, sino también -en el mejor de los escenarios- poder facilitar la
descripcion y la comprensién de diversos fenémenos socio-juridicos emergentes
desde perspectivas razonables, criticas y generadas en comunidades epistémicas

locales.

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 134



En segundo lugar, en lo que atafie al problema de las diversas asignaciones
semdnticas que se otorgan a los términos de “bioética” y “derechos humanos”, segtin
se ha sefalado, dichas asignaciones dependen, por entero, de la disciplina, del
campo de estudio o de la rama de la ciencia y/o saber del que se parta para su
abordaje. El ejemplo mds claro de esta aseveracion es, sin duda, el abordaje
metodolégico que hacen, en su aproximacion a la “bioética”, desde la filosofia, la
Dra. Paulina Rivero Weber; desde el “bioderecho”, la Dra. Medina Arellano vy,
desde la “biopolitica”, la Dra. Pauline Capdevielle.

Pese a que las tres autoras -por, tinicamente, mencionar, via inductiva, al menos
tres casos- hablan, mds o menos, los mismos temas (problemas ético-biolégicos
relacionados con el origen y el fin de la vida; importancia del abordaje
multidisciplinario para  discusiones sobre bioética y derechos humanos;
reconocimiento de la importancia de construir nuevas formas de aproximarse y
abordar, més o menos similares sobre algunos problemas epistemolégicos como el
pluralismo axioldgico, el pluralismo semintico, la democratizacién y la
constitucionalizacién de los principios rectores de la bioética, la laicidad y la
secularizacién de las ciencias y de las tecnologias en sociedades dinimicas y
complejas) la descripcién que de multifacéticos fendmenos contemporineos de
relevancia nacional e internacional hacen, deben pensarse, por sus propias
caracteristicas, en la l6gica de las ciencias multidisciplinarias, no obstante, los
resultados que obtienen o las conclusiones a las que llegan no son, sin embargo,
idénticas.

Rivero Weber, por ejemplo, al basarse en una suerte de hermenéutica genealégica
que intenta desentrafiar los origenes conceptuales de la bioética en debates que
remontan su origen a los tiempos de Nietzsche, rebate las creencias y las opiniones
que atribuyen el origen de la bioética a Fritz Jahr, Potter, Beauchamp y Childress,
Foucault o Agamben. Medina Arellano, por su parte, al acufiar -o al menor,
reintroducir al debate dicho concepto en comunidades epistémicas locales- el
concepto de “bioderecho” como una sintesis de los problemas que atafien a las
interrelaciones que guardan los conceptos de “bioética” y “derechos humanos” es

capaz ofrecer una nueva definicién en un campo muy fructifero para debates

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 135



contempordneos sobre puntos especificos en los que coinciden y convergen las
ciencias sociales, la ciencia juridica, la tecnologia y las ciencias biomédicas. En lo
que respecta a Pauline Capdevielle, cabe mencionar que es capaz de reconstruir el
proceso socio- histérico, juridico y cultural que implicé, en nuestro pais, la
despenalizacién del aborto y el cambio de paradigma que implica, en virtud,
precisamente, de la adopcién del discurso internacional de los derechos humanos
en México plasmada en el reconocimiento del derecho humano al aborto y -por
tratarse de asuntos que atafien a la libertad de expresion a la libertad religiosa- el
derecho humano a la objecién de conciencia.

Por lo tanto, a manera de conclusién, puede decirse que, pese a lo miiltiple en lo
uno (tres distintas formas de cefiir metodoldgicamente complejos fenémenos socio-
juridicos similares), resulta interesante pensar que problemas semejantes derivados
de disciplinas cientificas no necesariamente semejantes pueden (por compartir
supuestos metodolégicos similares) pensarse, en términos dialécticos de
multivocidad y univocidad, mds o menos en formas similares en comunidades
epistémicas y sociales inmediatas.

Con estas tres posturas o formas contemporaneas de aproximarse a las relaciones
existentes entre la bioética y los derechos humanos, se ha pretendido ejemplificar
las dos similitudes que estos dos discursos guardan y los dos desafios que a estos dos
mismos discursos aguardan. La ventaja de pensar -como se ha insinuado a lo largo
del texto- desde la filosofia del lenguaje las interrelaciones que guardan estos dos
discursos permite concebir a estos dos discursos simplemente como herramientas
conceptuales y no como imperativos morales, ideolégicos, politicos, juridicos y
filoséficos universales, Gnicos e inamovibles, sino que, antes, bien, en virtud de la
desencializacién que conlleva la consideracién de dichos discursos como meros
conjuntos de enunciados que son, pues estos discursos normativos (bioética y
derechos humanos) son a su vez, en tltima instancia, tinicamente un
conglomerado, mis o menos bien articulado, de “significados” y “significantes”, es
decir, desde mi punto de vista -sin por ello apelar al relativismo-, ambos discursos

normativos, son finalmente, tnicamente “signos” que pretenden normar las

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 136



interrelaciones humanas que existen entre lo simbodlico y lo “natural”, entre lo
orginico y lo cultural, entre lo bioldgico y lo artificial.

Sin embargo, la serie de argumentos, ideas e intuiciones que aqui se ha presentado
no pretende, de ninguna forma, ser exhaustiva o univoca, sino que dnicamente
persigue poner de manifiesto algunas premisas que pueden ser, en el mejor de los
escenarios, tomadas en cuenta, para poder pensar y repensar los debates
contemporaneos que se ciernen en torno a las complej as interrelaciones que existen

entre el discurso de la bioética y el discurso de los derechos humanos.

FUENTES CONSULTADAS

Abbagnano, N. (2004). Diccionario de filosofia. México: Fondo de Cultura Econémica.

Apel, K. O. (1991). Teoria de la verdad y ética del discurso. Barcelona: Paidés.

Aristoteles. (1999). Retdrica. Madrid: Gredos.

Atienza, M. (2010). Bioética, derecho y argumentacién. Madrid: Editorial Palestra.

Austin, J. L. (1982). Cdmo hacer cosas con palabras. Barcelona: Paids.

Beuchot, M. (2004). La semidtica: Teorias del signo y el lenguaje en la historia. México:
Fondo de Cultura Econémica.

Buber, M. (2018). ;Qué es el hombre? México: Fondo de Cultura Econémica.

Bunge, M. (1980). La investigacién cientifica. Barcelona: Ariel.

Ciceres, E. (2000). Lenguaje y derecho: Las normas juridicas como sistema de enunciados.
Meéxico: UNAM.

Ciceres, E., & Gonzilez, N. (2020). Emergencia sanitaria por COVID-19. Constructivismo
Jjuridico, gobierno, economia y cambio conductual. México: UNAM.

Carbonell, M. (2011). La constitucién viviente. Isonomia, (35), 187-193.

http://www.scielo.ore.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-

02182011000200007
Carbonell, M. (2015). Curso bdsico de derecho constitucional. México: Centro de Estudios

Juridicos Carbonell.

Capdevielle, P. (2015). La libertad de conciencia frente al Estado laico. México: UNAM.

Capdevielle, P. (2017). Laicidad y procreacién: una mirada desde el principio de
autonomia. En Ciencia y conciencia. Didlogos y debates sobre derechos humanos:
controversias en bioética (pp. 121-135). México: Fontamara.

Capdevielle, P. (2019). Laicidad y nuevo constitucionalismo latinoamericano. En
Escenarios actuales de la laicidad en América Latina (pp. 97-124). México: UNAM.

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 137


http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-02182011000200007
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-02182011000200007

Capdevielle, P. (2023). El derecho al aborto y la objecio'n de conciencia en materia sanitaria en
Meéxico. México: UNAM.

Cassirer, E. (1983). Antropologia filosdfica: Introduccién a una filosofia de la cultura. México:
Fondo de Cultura Econémica.

Castafieda, M. (2018). El derecho internacional de los derechos humanos y su recepcion
nacional. México: CNDH.

Cortina, A. (2017). Aporofobia: El rechazo al pobre. México: Paidos.

Cortina, A. (2022). Etica cosmopolita: Una apuesta por la cordura en tiempos de pandemia.
México: Paidés.

Cruz, J. (2007). El lenguaje de los derechos: Ensayo para una teoria estructural de los derechos.
Madrid: Trotta.

Davidson, D. (1981). Sucesos mentales. México: UNAM.

De Saussure, F. (2003). Curso de lingiiistica general. Buenos Aires: Losada.

Dennett, D. (1989). Hacia una teoria cognitiva de la conciencia. México: UNAM.

Eliade, M. (2022). Lo sagrado y lo profano. México: Paidés.

Ferrajoli, L. (2018). Constitucionalismo mds alld del Estado. Madrid: Trotta.

Ferrajoli, L. (2022). Por una Constitucién de la Tierra: La humanidad en la encrucijada.
Madrid: Trotta.

Fonseca, R. (2022). Concepcidn constitucional de los derechos humanos en México. México:
Tirant Lo Blanch.

Foucault, M. (2002). La arqueologia del saber. Buenos Aires: Siglo XXI.

Frondizi, R. (2021). 4Qué son los valores? Introduccidn a la axiologia. México: Fondo de
Cultura Econémica.

Garcfa, H., & Limén, L. (2018). Bioética general. México: Trillas.

Guastini, R. (2012). Antinomias y lagunas. Recuperado de https:/revistas-
colaboracion.juridicas.unam.mx/index.php/juridica/article/view/11388/10435

Habermas, J. (2012). La constitucidn de Europa. Madrid: Trotta.

Habermas, J. (2016). Mds alld del Estado nacional. México: Fondo de Cultura Econémica.

Held, D., & McGrew, A. (2003). Globalizacidn/Antiglobalizacién: Sobre la reconstruccidn
del orden mundial. Barcelona: Paidos.

Holmes, S., & Sunstein, C. (2011). El costo de los derechos: Por qué la libertad depende de los
impuestos. Buenos Aires: Siglo XXI.

Kant, . (2010). Critica de la razdn pura. Madrid: Gredos.

Kant, 1. (2018). Hacia la paz perpetua. México: Fondo de Cultura Econémica.

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 138


https://revistas-colaboracion.juridicas.unam.mx/index.php/juridica/article/view/11388/10435
https://revistas-colaboracion.juridicas.unam.mx/index.php/juridica/article/view/11388/10435

Kuhn, T. S. (2021). La estructura de las revoluciones cientificas. México: Fondo de Cultura
Econémica.

Lemke, T. (2017). Introduccién a la biopolitica. México: Fondo de Cultura Econémica.

Lessing, G. E. (1990). Escritos filosdficos y teoldgicos. Barcelona: Anthropos.

Masterrer, E. (2004). JEs del César o es de Dios? Un modelo antropoldgico del campo
religioso. México: Plaza y Valdez/UNAM.

Masferrer, E. (2013). El impacto sociopolitico y cultural de los cambios al Articulo 24
Constitucional. En Estado laico y contrarreforma al 24 constitucional (pp. 15-28).
Buenos Aires: Libros de la Araucaria.

Medina, M. (2019). Bioética y laicidad. En Escenarios actuales de la laicidad en América
Latina (pp. 187-211). México: Cultura Laica/UNAM.

Medina, M. (2021). De la reflexién bioética al bioderecho. En Manual de bioética y
bioderecho (pp. 17-102). México: Fondo de Cultura Econémica/UNAM.

Montemayor, C. (2002). La unificacién conceptual de los derechos humanos. México:
Editorial Porria.

Moyn, S. (2015). La iiltima utopia: Los derechos humanos en la historia. Bogota: Pontificia
Universidad Javeriana.

Nietzsche, F. (2005). La genealogia de la moral. Madrid: Alianza.

Popper, K. R. (2022). Escritos selectos. México: Fondo de Cultura Econémica.

Prieto, L. (2017). El constitucionalismo de los derechos: Ensayos de filosofia juridica. Madrid:
Trotta.

Putnam, H. (1984). Otras mentes. México: UNAM.

Rawls, J. (2015). Teoria de la justicia. México: Fondo de Cultura Econémica.

Rivero, P. (2016). Nietzsche: Verdad e ilusidn. México: Itaca.

Rivero, P. (2019a). El valor de la vida en el pensamiento de Nietzsche. En Didlogos de
bioética: Nuevos saberes y valores de la vida (pp. 437-453). México: Fondo de
Cultura Econémica/UNAM.

Rivero, P. (2019b). Una castafia no es un castafio: En torno al estatus ontolégico y moral
del embrién. En Dilemas de bioética (pp. 147-159). México: Fondo de

Cultura Econémica/UNAM.

Rivero, P. (2021). Introduccién a la bioética desde una perspectiva filosdfica México: Fondo de
Cultura Econémica/UNAM.

Rodriguez, T. (2020). Ontologia socioldgica cldsica. México: UNAM.

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 139



Roqué, S., & Corcd, J. (2013, diciembre 20). El estatuto epistemolégico de la bioética.

Recuperado de http://www.redalyc.org/articulo.0a?id=87529457006

Ryle, G. (2005). El concepto de lo mental. Barcelona: Paidés.

Saab, S. (2013). Los senderos de la explicacidn mental. México: UNAM.

Salazar, R., et al. (2017). La repiiblica laica y sus libertades: Las reformas a los articulos 24 y
40 constitucionales. México: UNAM.

Sartori, G. (2021). Ingenieria constitucional comparada. México: Fondo de Cultura
Econémica.

Spivak, G. C. (2009). ;Pueden hablar los subalternos? Barcelona: Museu d’Art
Contemporani de Barcelona.

Suprema Corte de Justicia de la Nacién [SCIN]. (2010). Accidn de inconstitucionalidad
2/2010. México: Pleno de la SCJN.

Suprema Corte de Justicia de la Nacion [SCIN]. (2012). Amparo en revisidn 581/2012.
Meéxico: Primera Sala de la SCJN.

Suprema Corte de Justicia de la Nacién [SCIN]. (2015). Accidn de inconstitucionalidad
8/2014. México: Pleno de la SCJN.

Suprema Corte de Justicia de la Nacién [SCJN]. (2018a). Amparo en revisién 601/2017.
México: Segunda Sala de la SCJN.

Suprema Corte de Justicia de la Nacién [SC]N]. (2018b). Amparo en revisién 1170/2017.
México: Segunda Sala de la SCJN.

Suprema Corte de Justicia de la Nacién [SC]N]. (2018c). Amparo en revisidn 1049/2017.
México: Primera Sala de la SCJN.

Suprema Corte de Justicia de la Nacién [SCIN]. (2019). Amparo en revisidn 1388/2015.
México: Primera Sala de la SCJN.

Suprema Corte de Justicia de la Nacién [SC]N]. (2021a). Accidn de inconstitucionalidad
54/2018. México: Pleno de la SCJN.

Suprema Corte de Justicia de la Nacién [SC]N]. (2021b). Amparo en revisién 438/2020.
Meéxico: Primera Sala de la SCJN.

Touraine, A. (2022). ;Qué es la democracia? México: Fondo de Cultura Econémica.

Valencia, S. (2016). Capitalismo gore. Barcelona: Paidés.

Van Dijk, T. A. (2016). Anilisis critico del discurso. Revista Austral de Ciencias Sociales,
(30), 203-222. Universidad Austral de Chile.

Vizquez, R. (2008). Teoria del derecho. México: Oxford.
Wittig, M. (1992). El pensamiento heterosexual. Boston: Beacon Press.
Wittgenstein, L. (1976). Los cuadernos azul y marrén. Madrid: Tecnos.

ALETHEIA, Anuario de Derechos Humanos y Filosofia del Derecho, Afio 2, No. 3, enero-diciembre 2025
pagina 140


http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=87529457006

